


 



 

A Defesa de  
um Supersessionismo 

Preterista 
 

 
 
 
 

________________ 
 

Kendall Lankford  
________________ 

 
 
 

Tradução e adaptação textual por 
César Francisco Raymundo 

 
 
 
 
 
 
 

 



 

_____________________________ 
 

Patrocine esta obra!   
_____________________________ 

 
 
   Colabore com este trabalho que visa reformar o verdadeiro ensinamento 
sobre a Escatologia (ou fim dos tempos), o qual foi tão suprimido nos últimos 
séculos. Acima de tudo pedimos que nos ajude com as suas orações, para 
que possamos continuar a ter vigor para continuar e resistir os desafios de 
cada dia.  
 
   Se você pretende patrocinar esta revista, saiba, nós não prometemos as 
bênçãos de Deus para você, mas garantimos que você estará abençoando 
outros que precisam ter nossas literaturas gratuitamente.  
 

Doe via depósito bancário 
 
Banco: Caixa Econômica Federal 
Em favor de: César Francisco Raymundo 
 

Agência: 3298 
Operação: 013 
Conta: 00028081-1 
 

Usufrua gratuitamente do site  
 
   Temos perto de mil arquivos de artigos, vídeos e mensagens sobre 
escatologia em geral. Todos eles divididos em ordem alfabética. 
 

www.revistacrista.org 
 

Contato: 
 

ultimachamada@bol.com.br 
 

contato@revistacrista.org 
 



 

________________ 
A Defesa de  
um Supersessionismo 
Preterista 
 
Autor: Kendall Lankford 
 
Título original: 
A Preterist Supersessionism 
 

Site:  
https://www.theshepherds.church/blog 
 
Acessado dia 19/01/2026   
 
Capa: César Francisco Raymundo 
           (Imagem de Bernhard Stärck por Pixabay.com) 
 
________________ 
Revista Cristã Última Chamada publicada  
com a devida autorização e com todos os  
direitos reservados no Escritório de Direitos  
Autorais da Biblioteca Nacional do Rio de  
Janeiro sob nº 236.908. 
 
É proibida a distribuição deste material para fins comerciais.  
É permitida a reprodução desde que seja distribuído gratuitamente. 
 
Editor 
César Francisco Raymundo 
 
E-mail: ultimachamada@bol.com.br 
Site: www.revistacrista.org 
 
Porto Belo – Santa Catarina 
 
Janeiro de 2026 
 



 

Índice 
 

 
 

Sobre o autor      08 
 

Apresentação      09  
 

Introdução      11 
 

Parte 1 
O Caso da Aliança     12 
 

Tese 1 — Cristo é Israel Concentrado e as  
Alianças Consumadas     13 
Tese 2 — O Povo de Deus é Agora Definido  
Cristológicamente, Não Etnicamente   16 
Tese 3 — A Promessa da Terra é Expandida  
Para o Mundo      20 
Tese 4 — A Circuncisão, o Sacerdócio e  
os Sacrifícios São Cumpridos e Revogados  23 
Conclusão desta Parte    26 
 

Parte 2 
O Caso Histórico     28 
 

Parte 1 - A Aliança foi Tirada dos Judeus  31 
Parte 2 - O Avivamento do “Fim dos Tempos”  
Já Ocorreu      40 
Parte 3 - A Missão está Sob Um Só Nome  48 
Conclusão Desta Parte    52 
 

Parte 3 
O Caso de Romanos 11    54  
 

Parte 1 - Definindo Israel à Maneira de Paulo  55 
Parte 2 - A Oliveira é Israel, Não "os Judeus"  58 
Parte 3 - Quando Ocorreu a “Cortação”  61 



 

Parte 4 - O “Enxerto” do Primeiro Século  65 
Parte 5 - “A Plenitude dos Gentios”   69 
Parte 6 - “Todo o Israel Será Salvo”   74 
Parte 7 - O Verdadeiro Fim do Mundo  78 
Parte 8 - O Mundo Depois do Fim do Mundo  82 
 

Conclusão 
Quando o Velho Mundo terminou em 70 d.C.,  
Deus não...      86 
  

Obras importantes para pesquisa...   88 
 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 
 



 

- Sobre o Autor - 
__________ 

 
 
 
 

  
 
 
 
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

   Kendall Lankford é pastor de Ensino.  
 
   Marido da minha melhor amiga e linda 
noiva Shannon; pai de seis filhos únicos e 
vibrantes; introvertido assumido; fã de 
basquete da Duke; aspirante a designer 
gráfico, nerd de carteirinha; puritano 
convicto; leitor voraz; fotógrafo e 
cinegrafista amador; artista e poeta 
ocasional; às vezes guitarrista e cantor; 
jamais dançaria; e sempre apaixonado por 
ver a pregação da Palavra de Deus trazer 
avivamento à Nova Inglaterra. 
 
Seu artigos se encontram no site: 
 
https://www.theshepherds.church/blog/re
velation-christ-is-king 
 
 
 
 

8



 

- Apresentação – 
_________ 

 
 
 

   Diz-se que Supersessionismo é a crença de que o Cristianismo 
substituiu Israel como povo eleito de Deus. Nunca me 
considerei um supersessionista nesse sentido. Creio que a Igreja 
não substitui, mas continua Israel de uma forma mais ampla. É 
justamente isso que o autor deste e-book defende. Conforme 
suas próprias palavras, a inclusão dos gentios não é uma 
substituição, embora a Antiga Aliança não possa mais existir. 
 
   “E, se a Antiga Aliança não pode existir, então um povo da 
Antiga Aliança também não pode existir. Isto não é substituição; 
isto é completude. Israel não perde a sua identidade. A sua 
identidade é assumida, purificada, magnificada e assegurada para 
sempre em Cristo”. 
 
   O autor Kendall Lankford assume o Supersessionismo de uma 
forma bem equilibrada, mostrando que não se trata de 
substituição.  
 
   O Supersessionismo é malvisto pelos sionistas e 
dispensacionalistas. O teólogo Franklin Ferreira, por exemplo, 
com seus devaneios acerca de Israel, escreveu: 
 

   “...confesso com vergonha que eu mesmo usei no passado uma 
linguagem supersessionista, supondo que a Igreja substituiu Israel. 

9



 

   Portanto, essa obra visa corrigir o que escrevi anteriormente — e 
o leitor terá sua atenção chamada para esse ponto no capítulo em 
que são abordadas a eleição e a aliança”.1 

 
   Mas Ferreira deveria ter vergonha de agora defender algo 
muito parecido com a crença dispensacionalista acerca de Israel. 
A impressão que se tem é que parece ser um crime ser 
supersessionista. Alguns chegam a dizer que essa posição é 
antissemita. 
 
   É por isso que convido o leitor a analisar reflexivamente cada 
palavra deste excelente e-book. Profundamente esclarecedor, ele 
ajudará o leitor a ir direto à fonte do Supersessionismo 
legitimamente bíblico e coerente com a continuação de Israel 
como Igreja de Cristo. 
 
 
 

Boa leitura! 
 
 
 

César Francisco Raymundo 
Editor da Revista Cristã Última Chamada. 

 
 
 
 
 
 

                                                           
1 Por Amor de Sião – Israel, Igreja e a Fidelidade de Deus, pg. 62. Franklin Ferreira. 1.a 
edição: 2022. Editora Vida Nova. ©2022, de Edições Vida Nova.  

10



 

- Introdução – 
_________ 

 
 
 

   Cristo não compete com a Antiga Aliança; Ele a completa — 
e, uma vez alcançado o cumprimento, toda a ordem da aliança 
deve ser transformada. As sombras não podem permanecer 
quando a substância se manifesta, os andaimes não podem 
permanecer quando a construção estiver concluída, e o povo de 
Deus não pode ser definido por aquilo que Cristo já pôs fim. 
Nele, as alianças alcançam seu propósito, as promessas 
encontram seu "Sim" e "Amém", e toda a história de Israel é 
elevada à sua forma verdadeira e definitiva. 

 
 
 
 
 
 

11



 

- Parte 1 – 
_________ 

O Caso da Aliança 
 
 
 

   O supersessionismo força você a decidir se deixará o Novo 
Testamento falar por si só ou se arrastará as categorias da Antiga 
Aliança para a era de Cristo. Essa é a verdadeira questão. Todo o 
resto é ruído. Os apóstolos não deixam a porta entreaberta para 
dois povos da aliança, dois programas da aliança ou um plano 
redentor dividido. Eles pregam um Reino, um povo, uma 
aliança, um Senhor. Se você aceitar isso, todo o Novo 
Testamento se encaixa perfeitamente. Se resistir, você se verá 
lutando contra a própria estrutura da Bíblia. 
 
   É por isso que a doutrina importa. Não se trata de vencer uma 
discussão online. Trata-se de ler a Bíblia sem confusão. Quando 
os cristãos insistem em atribuir ao Israel étnico um status de 
aliança que o Novo Testamento jamais lhes concede, criam uma 
tensão constante com passagens que deveriam ser claras. Eles 
tropeçam em Romanos 9, Gálatas 3, Efésios 2, Hebreus 8, Atos 
15 e em todo o livro do Apocalipse. Acabam defendendo um 
sistema que os apóstolos desmantelaram. 
 
   E essa é a tensão que você deve sentir: ou Cristo cumpre a 
Antiga Aliança e traz uma nova era, ou não. Se Ele a cumprir, 
nada no povo da aliança de Deus poderá permanecer o mesmo. 
Se Ele não a cumprir, então os apóstolos estavam confusos, a 

12



 

igreja primitiva compreendeu mal a sua própria identidade e a 
Grande Comissão ainda aguarda sinal verde. 
 
   Por isso, devemos começar pelas Escrituras e deixar que elas 
falem claramente. O supersessionismo não é uma teoria; é a 
consequência inevitável de levar a Bíblia a sério. Quando você 
segue os argumentos dos apóstolos, eles o conduzem em uma 
única direção: em direção a Cristo como o cumprimento da 
promessa feita a Israel e em direção à igreja como o povo 
reunido nele. 
 
   O que se segue é uma demonstração passo a passo de como a 
Bíblia apresenta esse argumento — não por meio de argumentos 
engenhosos ou artifícios teológicos, mas prestando atenção em 
como os apóstolos interpretam o Antigo Testamento, como 
descrevem Cristo e como definem o povo de Deus à luz dEle. 
Uma vez que você veja isso, não poderá mais ignorar. 
 
   Com as apostas em cima da mesa e a tensão evidente, 
começamos pelo primeiro e mais decisivo ponto. Se tudo correr 
bem neste ponto, todo o resto se desenrolará com força e 
clareza. 

 
Tese 1  

— Cristo é Israel Concentrado e  
as Alianças Consumadas — 

 
   Se você deseja compreender o argumento bíblico em favor do 
supersessionismo, precisa estabelecer uma verdade antes de 
todas as outras: Cristo não é uma figura ao lado de Israel. Cristo 

13



 

é Israel em sua própria pessoa. Ele não é um acréscimo à 
história da Antiga Aliança; Ele é o ponto para o qual toda a 
Antiga Aliança convergia. Quando Ele entra em cena, não 
continua a história de Israel como um capítulo entre muitos. Ele 
leva toda a narrativa ao seu clímax pretendido. 
 
   É por isso que os capítulos iniciais do Novo Testamento não 
apresentam Jesus como um Messias distante, pairando acima da 
história de Israel. Eles o apresentam refazendo os passos de 
Israel, triunfando onde Israel falhou e cumprindo tudo o que 
Israel deveria ser. Isso não é acidental. Mateus cita Oséias — 
“Do Egito chamei o meu Filho” — não porque ele seja 
descuidado com a profecia, mas porque está mostrando a 
mudança de identidade que definirá todo o Novo Testamento. 
Israel era chamado de Filho de Deus na Antiga Aliança; Jesus é 
o verdadeiro Filho na Nova. Israel atravessou as águas; Jesus 
atravessa as águas. Israel foi provado no deserto e caiu; Jesus é 
provado no deserto e vence. Israel sucumbiu à idolatria, à 
incredulidade e à traição da aliança; Jesus se apresenta como o 
israelita fiel que personifica a Lei de Deus em obediência 
impecável. 
 
   Isso é importante porque a identidade bíblica deriva da 
representação da aliança. Se Cristo representa Israel de forma 
impecável, então Cristo se apresenta como o cumprimento de 
Israel, e toda a estrutura da aliança de Israel agora repousa sobre 
Ele. É por isso que o Novo Testamento não hesita em aplicar os 
títulos, instituições e promessas de Israel a Cristo. Ele é o 
verdadeiro Templo, porque a morada de Deus não está mais 
localizada em pedra, mas no Filho encarnado que habita entre 
nós. Ele é o verdadeiro Sacerdote, porque nenhum levita poderia 
realizar o que o Filho de Deus realiza quando entra no santuário 

14



 

celestial com o Seu próprio sangue. Ele é o verdadeiro Sacrifício, 
porque cada animal sacrificado na Antiga Aliança era um 
substituto, aguardando o Cordeiro que de fato removeria o 
pecado. Ele é a verdadeira Páscoa, as verdadeiras Primícias, a 
verdadeira Descendência de Abraão, o verdadeiro Rei Davídico. 
Em todas as direções que olhamos, o Novo Testamento aponta 
para Cristo como a realidade concreta por trás de cada sombra 
da Antiga Aliança. 
 
   Esta não é uma linguagem poética. É uma transição da aliança. 
Quando a substância chega, as sombras não são insultadas; elas 
são completadas. Quando o Rei se assenta no trono, os tutores e 
guardiões se retiram. Hebreus deixa isso bem claro. A Antiga 
Aliança torna-se “obsoleta” não porque era ruim, mas porque 
Cristo cumpriu o que ela prometeu. Uma aliança concebida para 
apontar para o futuro não pode permanecer válida quando 
Aquele para quem ela apontava já veio. Toda a estrutura da vida 
de Israel — sacerdócio, templo, sacrifícios, festas, terra — serviu 
como andaime para a chegada do Messias. Uma vez que Ele 
chega, o andaime não compete com a construção; ele é 
desmontado porque seu propósito foi cumprido. 
 
   É por isso que o supersessionismo é inevitável. Se Cristo é o 
cumprimento das alianças, então as alianças não podem 
permanecer as mesmas. Se Cristo completa a história de Israel, 
então a história de Israel não pode continuar em um caminho 
separado. E se a Antiga Aliança é levada à sua conclusão 
ordenada em Cristo, então o povo da aliança deve agora ser 
definido nEle, não por linhagem sanguínea, geografia ou 
ordenança mosaica. A Nova Aliança não é uma segunda versão 
da Antiga Aliança. É a Antiga Aliança amadurecida, completada 
e reconstituída no Senhor crucificado e ressuscitado. 

15



 

 
   Uma vez que você compreenda isso, tudo o mais se torna 
claro. Os apóstolos não estão redefinindo Israel de uma maneira 
astuta. Eles estão simplesmente seguindo a lógica da identidade 
de Cristo. Se Ele é o verdadeiro Israel, então a união com Ele — 
e não a descendência de Abraão — define o povo de Deus. Se 
Ele é o verdadeiro Templo, então a adoração não está mais 
centrada em Jerusalém. Se Ele é o verdadeiro Sacerdote, então a 
ordem levítica chegou ao fim. Se Ele é o verdadeiro Sacrifício, 
então o sistema sacrificial chegou ao seu fim. Cristo não 
compete com a Antiga Aliança; Ele a completa. E essa 
completude necessariamente traz transformação. 
 
   Este é o fundamento de toda a doutrina. Se Cristo está no 
centro, a era da Antiga Aliança não pode continuar. Se Ele é o 
verdadeiro Israel, o povo de Deus não pode ser definido à parte 
dEle. Tudo o mais que dizemos sobre o supersessionismo 
decorre naturalmente deste ponto. 
 
   Começamos com Cristo porque os apóstolos começam com 
Cristo. E uma vez que você entende o que eles entendem, o 
restante da argumentação se desenrola com força e clareza. 
 

Tese 2  
— O Povo de Deus é Agora Definido 

Cristológicamente, Não Etnicamente — 
 
   Se Cristo é o verdadeiro Israel, então o próximo passo é 
inevitável e inescapável: o povo de Deus é determinado pela 
união com Ele, não por laços de sangue, genealogia ou 
ascendência étnica. O Novo Testamento não apenas menciona 

16



 

isso de forma sutil; ele crava essa ideia no coração dos marcos 
divisórios da Antiga Aliança. O muro da separação não é 
abaixado. Ele é demolido. E a definição de “povo de Deus” é 
reconstruída inteiramente em torno de Cristo. 
 
   Paulo deixa isso tão claro quanto qualquer doutrina nas 
Escrituras. Roma era uma igreja dividida, oscilando entre a 
confiança judaica no privilégio ancestral e a confiança gentia em 
seu lugar recém-descoberto na aliança. Paulo se recusa a bajular 
qualquer um dos grupos. Ele diz aos judeus que sua 
descendência física não garante a posição na aliança, e diz aos 
gentios que sua inclusão não é uma substituição, mas um 
enxerto na única árvore existente. Quando ele diz que um 
verdadeiro judeu é aquele que é interiormente, cuja circuncisão é 
do coração pelo Espírito, ele não está fazendo uma declaração 
inspiradora sobre piedade. Ele está criando uma divisão 
teológica entre a Antiga e a Nova Aliança. Ele está dizendo que 
os marcadores étnicos não definem mais a identidade da aliança. 
Cristo define. 
 
   É por isso que ele diz à igreja romana que nem todos os 
descendentes de Israel pertencem a Israel. Essa frase por si só 
derruba todo o sistema moderno que tenta preservar o Israel 
étnico como um povo da aliança separado. Paulo não está 
preocupado com o Israel biológico; ele está preocupado com o 
Israel da aliança. E o Israel da aliança é definido pela promessa, 
não pela carne; pela fé, não pela genealogia; pela união com 
Cristo, não pela descendência de Jacó. Uma vez que se 
compreende isso, a ideia de um povo duplo ou de uma estrutura 
de aliança dupla desmorona sob o próprio peso. 
 

17



 

   A mesma clareza aparece em Efésios. Judeus e gentios, que 
antes se viam com suspeita, superioridade e exclusão mútua, 
recebem uma revelação surpreendente: Cristo os tornou um só. 
Ele uniu dois grupos que se definiam em oposição um ao outro 
e os transformou em um único novo homem. Não se trata de 
uma aliança cooperativa ou uma trégua temporária. É uma 
reconstituição da aliança. Há um só corpo, uma só família, um 
só templo e um só acesso ao Pai pelo mesmo Espírito. Se a 
Antiga Aliança criava distinções, a Nova Aliança as sepulta. E as 
sepulta sob a pedra angular de Cristo. 
 
   Pedro reforça isso quando aplica os títulos de Israel 
diretamente à igreja. Ele não hesita. Não se desculpa. Não 
acrescenta qualificações. A igreja é uma raça escolhida, um 
sacerdócio real, uma nação santa, um povo para possessão de 
Deus. Esses títulos pertenciam a Israel na Antiga Aliança. Agora 
pertencem à igreja, composta por judeus e gentios. Isso não é 
poesia teológica; é um fato da aliança. O povo que antes não era 
povo de Deus agora é, porque está em Cristo, o verdadeiro 
Israel. E se está em Cristo, então todo privilégio, promessa e 
marcador de identidade associado a Israel pertence a ele. 
 
   Neste ponto, a tensão deve estar clara. Se o povo de Deus é 
definido por Cristo, então qualquer tentativa de preservar uma 
identidade étnica com um status especial de aliança após a vinda 
de Cristo é uma tentativa de reconstruir o que Deus destruiu. O 
Novo Testamento não abençoa esse projeto. Ele o condena. A 
ideia de que os judeus mantenham uma condição de povo da 
aliança separada da igreja é uma negação direta do que Cristo 
realizou em seu corpo. É uma tentativa de ressuscitar o muro 
divisório que a cruz derrubou. É, nas palavras de Paulo, uma 
regressão à carne. 

18



 

 
   É por isso que o supersessionismo não é uma opção teológica; 
é a consequência inevitável de levar o Novo Testamento a sério. 
Os apóstolos se recusam a definir o povo de Deus da maneira 
como a Antiga Aliança o fazia. Linhagens sanguíneas não podem 
te incluir. Circuncisão não pode te incluir. Ancestralidade não 
pode te incluir. Somente Cristo pode. Identidade étnica não te 
garante um lugar. A união com Cristo, sim. E se você está em 
Cristo, o testemunho apostólico diz que você é descendente de 
Abraão e herdeiro segundo a promessa, quer sua linhagem 
remonte a Jacó ou a uma nação pagã a quase cinco mil 
quilômetros de distância. 
 
   Esta é a realidade da Nova Aliança. O povo de Deus não é 
mais marcado por sua ligação com a carne de Abraão. É 
marcado por sua ligação com a Descendência de Abraão. Isso 
não diminui Israel; pelo contrário, o fortalece. Não apaga as 
promessas; pelo contrário, as cumpre. Não destrói a árvore; pelo 
contrário, a edifica em toda a sua glória global, centrada em 
Cristo. 
 
   E quando essa verdade se consolida, todo o debate se 
transforma. A questão deixa de ser: “Qual é o futuro de Israel?” 
e passa a ser: “Quem é Cristo e quem pertence a Ele?”. Essa é a 
linha divisória, e é a essa pergunta que o Novo Testamento 
responde com clareza inabalável. 

 
 
 
 

19



 

Tese 3  
— A Promessa da Terra é Expandida  

Para o Mundo — 
 

   Se Cristo é o verdadeiro Israel e o povo de Deus se define pela 
união com Ele, então a próxima questão surge como uma 
tempestade no horizonte: O que acontece com a terra? Cada 
promessa da Antiga Aliança estava ligada ao solo, às fronteiras, 
ao território, à geografia, à herança. A terra não era um detalhe 
menor. Era o cerne da identidade de Israel. Então, o que 
acontece com essa promessa de terra na Nova Aliança? Ela 
permanece em sua forma antiga? Ela se expande? Ela se 
restringe a uma faixa moderna de território no Oriente Médio? 
 
   O Novo Testamento responde a essa pergunta com um nível 
de clareza que muitos cristãos hoje se recusam a reconhecer. A 
promessa da terra não diminui; ela se expande. Não se retrai 
para Canaã; ela se estende a toda a Terra. A promessa feita a 
Abraão nunca se resumiu a uma pequena porção de terra no 
Mediterrâneo. Paulo diz que a Abraão foi prometido “o 
mundo”. Isso não é alegoria. Não é um truque espiritual. Essa é 
a interpretação apostólica de Gênesis. A terra sempre foi um 
sinal, um modelo, uma miniatura do que Deus planejou para 
toda a criação sob o reinado do Messias. 
 
   É por isso que Jesus não diz que os mansos herdarão a Judeia. 
Ele diz que os mansos herdarão a terra. Ele pega o Salmo 37, 
um salmo sobre herança de terras, e o universaliza sem 
hesitação. Ele não diz que a promessa foi cancelada. Ele diz que 
a promessa foi ampliada. A terra nunca foi à linha de chegada. 

20



 

Era o campo de treinamento, a sombra, o mapa que apontava 
para além de si mesma. 
 
   Os profetas confirmam isso. Isaías fala de um tempo em que 
as nações afluem a Sião, não para se apoderarem de sua terra, 
mas para receberem seus ensinamentos. Miquéias descreve o 
monte do Senhor elevando-se acima de todos os outros montes, 
não como um evento geológico literal, mas como a exaltação do 
reino de Deus sobre todos os reinos da terra. A geografia da 
Antiga Aliança torna-se a teologia da Nova: a terra torna-se o 
mundo sob o governo de Cristo. 
 
   É por isso que o Novo Testamento jamais instrui os cristãos a 
se voltarem para promessas territoriais, a reconstruírem as 
fronteiras da Antiga Aliança ou a esperarem uma reconstituição 
nacional de Israel na carne. Em vez disso, oferece-lhes uma 
visão muito mais ampla. Fala de novos céus e uma nova terra, 
uma Nova Jerusalém global, um reino que se estende de costa a 
costa e um Messias cujo domínio ultrapassa todas as fronteiras 
imaginadas na Antiga Aliança. A promessa da terra não 
desmorona; ela amadurece. 
 
   E é aqui que a tensão se cristaliza. Os cristãos modernos que 
insistem que Israel deve recuperar ou manter a terra para que as 
promessas de Deus sejam válidas estão cometendo o mesmo 
erro dos fariseus: reduzindo o reino de Deus ao tamanho de 
uma tribo. Eles querem que o Redentor do mundo presida uma 
transação imobiliária. Querem que o Rei cósmico seja um 
proprietário regional. Querem que Aquele que herdou as nações 
seja reduzido à área da aliança do Sinai. 
 

21



 

   O Novo Testamento se recusa a permitir que isso aconteça. 
Cristo não é o Rei de uma nação. Ele é o Rei dos reis. Ele não é 
o herdeiro de um único pedaço de terra. Ele é o herdeiro do 
mundo. E porque a igreja está unida a Ele, a igreja herda o que 
Ele herda. É por isso que Apocalipse termina não com uma 
pátria étnica isolada por muros, mas com uma cidade descendo 
do céu que preenche uma criação renovada. A promessa que 
começou com Abraão em solo cananeu termina com todo o 
cosmos recuperado, restaurado e governado por Cristo e seu 
povo. 
 
   A promessa da terra não foi revogada. Ela se cumpriu de 
forma tão abrangente que ninguém, ainda, consegue perceber 
isso olhando para um mapa de Israel. A descendência de Abraão 
governa a terra, não apenas uma faixa dela. E o povo de Abraão 
— aqueles que pertencem a Cristo — herda toda a criação, não 
uma herança delimitada por cercas, como a que pertencia a uma 
aliança temporária. 
 
   Esta é a visão da Nova Aliança. A terra se torna o mundo. As 
fronteiras se tornam globais. A herança se torna cósmica. E toda 
tentativa de reduzir a promessa à escala da Antiga Aliança é uma 
recusa em aceitar a vitória de Cristo. 
 
   A questão não é se Israel recuperará suas terras. A questão é se 
Cristo receberá o mundo que lhe foi prometido. E o Novo 
Testamento declara, sem rodeios ou hesitação, que sim. 
 
 
 
 
 

22



 

Tese 4  
— A Circuncisão, o Sacerdócio e os Sacrifícios São 

Cumpridos e Revogados — 
 

   Se a promessa da terra deve ser compreendida à luz da obra 
consumada de Cristo, então a próxima questão se impõe com 
igual peso: O que acontece com as instituições da Antiga Aliança 
que distinguiam Israel das demais nações? Circuncisão, 
sacerdócio, ritos do templo, sacrifícios — esses não eram 
acessórios. Eram a espinha dorsal da identidade da Antiga 
Aliança. Sem eles, Israel não tinha vida de aliança. Mas o Novo 
Testamento não preserva essas instituições. Não as renova. Não 
as mantém em paralelo com a nova ordem. Ele as põe fim, 
cumprindo-as em Cristo. 
 
   Não há ambiguidade aqui. As Escrituras não nos apresentam 
dois sacerdócios operando lado a lado, duas formas de 
circuncisão com igual importância, dois sistemas sacrificiais — 
um antigo e um futuro — competindo pela legitimidade da 
aliança. O Novo Testamento fecha essa porta imediatamente. A 
circuncisão agora é “feita sem mãos”, não na carne, mas no 
coração, pelo Espírito. Isso por si só deveria resolver a questão. 
Se a circuncisão não é mais definida pela faca, mas pela união 
com Cristo, então todo o sistema da Antiga Aliança que protegia 
as fronteiras de Israel está acabado. Não há caminho paralelo 
para os descendentes étnicos de Abraão. Não há mais vantagem 
da aliança na carne. 
 
   O sacerdócio segue o mesmo padrão. O livro de Hebreus não 
diz que Cristo acrescenta algo à ordem levítica. Diz que o Seu 
sacerdócio a substitui. Uma mudança de sacerdócio significa 

23



 

uma mudança de aliança. Não uma atualização. Não uma 
expansão. Uma mudança. Uma vez que Cristo se estabelece 
como o Sumo Sacerdote final, a ordem levítica não é 
simplesmente abolida; torna-se impossível. Não se pode ter dois 
sacerdócios mediando duas alianças ao mesmo tempo. Não se 
pode ter a sombra e a substância ministrando lado a lado. Se 
Cristo representa o Seu povo perante o Pai, então nenhum outro 
sacerdócio pode subsistir. 
 
   O mesmo se aplica aos sacrifícios. As Escrituras não nos 
permitem imaginar um templo futuro que retome as ofertas de 
animais. No momento em que Cristo se ofereceu, todo sacrifício 
anterior foi exposto como temporário. E todo sacrifício que 
pudesse vir depois seria uma negação de Sua obra consumada. 
Hebreus afirma isso claramente. Se você ressuscitar o sistema 
sacrificial, não estará honrando a Cristo; estará insultando-O. 
Estará dizendo que Seu sangue foi insuficiente, Sua oferta 
incompleta, Sua cruz insuficiente. 
 
   É aqui que os cristãos modernos que se apegam à iconografia 
do templo futuro precisam ser confrontados. A ideia de que 
Deus restabelecerá os sacrifícios da Antiga Aliança nos últimos 
dias não é uma especulação inofensiva. É uma proposta 
categoricamente contrária ao Evangelho. É o equivalente 
teológico a construir um altar sobre o Calvário e fingir que o véu 
nunca foi rasgado. É uma tentativa de recolocar o véu que Cristo 
rasgou com a Sua própria morte. Nenhum cristão que 
compreenda o Novo Testamento pode afirmar isso sem se 
afastar da teologia apostólica. 
 
   A circuncisão foi substituída pela renovação do coração. O 
sacerdócio foi substituído por Cristo. Os sacrifícios foram 

24



 

substituídos pela oferta única e definitiva do Filho. O templo foi 
substituído pelo Cristo ressuscitado e pelo Seu povo habitante. 
Esses não são gestos simbólicos. São realidades da aliança. Toda 
a estrutura da Antiga Aliança foi projetada para manter Israel 
vivo até a vinda do Messias. Quando Ele veio, essas estruturas 
foram concluídas. 
 
   E aqui reside a tensão subjacente a todo o debate. Se o próprio 
Deus desmantelou a circuncisão, o sacerdócio, o templo e o 
sacrifício, então o sistema que outrora definia a identidade única 
da aliança do Israel étnico foi desfeito pela própria mão de 
Deus. Não há como voltar atrás. Qualquer tentativa de preservar 
o Israel étnico como um povo da aliança após a vinda de Cristo 
deve ignorar o fato de que as próprias instituições que outrora 
distinguiam Israel foram cumpridas e removidas. Sem essas 
instituições, a Antiga Aliança não pode existir. E se a Antiga 
Aliança não pode existir, então um povo da Antiga Aliança 
também não pode existir. 
 
   Isto não é substituição. Isto é completude. Israel não perde a 
sua identidade. A sua identidade é assumida, purificada, 
magnificada e assegurada para sempre em Cristo. Os sinais da 
aliança que outrora apontavam para o futuro são agora 
absorvidos n'Ele. As estruturas da aliança que outrora 
sustentavam a nação agora servem a um reino maior. E o povo 
da aliança que outrora existia na carne é agora reunido de todas 
as nações num só corpo através da união com o verdadeiro 
israelita — o Senhor Jesus Cristo. 
 
   É por isso que o supersessionismo não é uma doutrina 
marginal. Não é uma doutrina severa. É a única doutrina que 
honra a obra consumada de Cristo. Se os sinais da Antiga 

25



 

Aliança permanecerem, Sua obra estará incompleta. Se o 
sacerdócio da Antiga Aliança permanecer, Sua mediação será 
insuficiente. Se os sacrifícios da Antiga Aliança permanecerem, 
Seu sangue não purificará. E se o povo da Antiga Aliança 
permanecer com status de aliança à parte dEle, Seu reino estará 
dividido. 
 
   Cristo não compartilha Sua aliança com as sombras. Ele as 
cumpre, as põe fim e reina sobre a nova criação que elas 
anteciparam. 

 
Conclusão desta Parte 

 
   Ao concluirmos esta primeira parte, quero que vocês sintam o 
peso do que as Escrituras nos revelaram. Nada disso é inovador. 
Nada disso representa um risco teológico. Nada disso pertence à 
margem da corrente principal. Esta é a leitura direta, apostólica e 
cristocêntrica da Bíblia que a igreja manteve por séculos, antes 
que os sistemas modernos turvassem as águas. Cristo cumpre a 
história de Israel. Cristo completa as alianças de Israel. Cristo 
transforma as fronteiras de Israel. Cristo herda as promessas de 
Israel. E Cristo define o povo de Israel. 
 
   Quando você percebe isso, toda a ordem da Antiga Aliança se 
torna clara — não como algo que Deus ressuscitará, mas como 
algo que Deus já levou ao seu fim determinado em Seu Filho. As 
sombras cumpriram seu propósito. O andaime sustentou a 
estrutura tempo suficiente para que a pedra fundamental fosse 
colocada. E quando Ele veio, todo o projeto amadureceu. A 
identidade de Israel não desapareceu; ela foi elevada em Cristo, 

26



 

estendida às nações e reconstruída sobre um alicerce que jamais 
poderá rachar ou desmoronar. 
 
   É por isso que o supersessionismo não é uma doutrina 
secundária ou um debate para especialistas. É a espinha dorsal 
teológica do Novo Testamento. Explica a Grande Comissão. 
Explica o Pentecostes. Explica a unidade da igreja. Explica por 
que a Nova Aliança não pode coexistir com a antiga. E explica 
por que qualquer tentativa de preservar o Israel étnico como um 
povo da aliança separado — agora ou no futuro — é 
simplesmente incompatível com o evangelho pregado pelos 
apóstolos. 
 
   Mas ainda não terminamos. Na verdade, o que fizemos hoje é 
apenas metade do caminho. Lançamos o fundamento bíblico: 
Cristo como o verdadeiro Israel, a igreja como o povo da 
aliança, a terra expandida para o mundo, as instituições 
cumpridas e encerradas. Contudo, ainda há mais a ser visto. 
Devemos examinar a expectativa profética, as advertências 
apostólicas, os juízos históricos e as implicações teológicas que 
levam esta doutrina à sua plena conclusão. 
 
   Então, junte-se a mim na próxima vez, quando abordaremos a 
Parte 2: O Argumento Profético, Histórico e Teológico para o 
Supersessionismo — onde examinaremos como os profetas 
previram essa transformação, como os apóstolos a 
interpretaram, como o ano 70 d.C. a sela e por que o próprio 
evangelho não deixa espaço para qualquer outra visão. 
 
   Até lá, mantenha sua Bíblia aberta, sua mente ativa e Cristo no 
centro. Porque, uma vez que Ele esteja no centro, tudo o mais 
nas Escrituras se encaixa. 

27



 

 

- Parte 2 – 
_________ 

O Caso Histórico 
 
 
 

   Na semana passada, abordamos uma doutrina que os 
evangélicos modernos tratam como uma bomba-relógio: o 
supersessionismo. E antes de prosseguirmos hoje, vamos definir 
esse termo e até mesmo explicitar o que ele significa: 
 

   Não existe uma aliança especial para os judeus modernos.  
   Não haverá um templo no futuro. Pelo menos não um que tenha 
qualquer significado bíblico. 

 
   Não haverá um renascimento étnico no fim dos tempos para 
os judeus, de acordo com o cronograma profético de Deus.  
Sua única esperança — a única esperança para todo judeu — é 
se converter da religião morta do judaísmo e se prostrar diante 
de Jesus Cristo. Qualquer coisa diferente disso é uma fantasia 
que leva à destruição eterna! E é uma rebelião declarada contra o 
Novo Testamento. 
 
   É isso que significa supersessionismo. Significa que os judeus 
não têm mais um status de aliança único e não têm futuro a não 
ser se arrependerem e se converterem a Jesus Cristo.   
 

28



 

   Este não é um conceito acadêmico rebuscado que apenas os 
estudiosos podem entender. É simplesmente o que o Novo 
Testamento ensina, e não devemos nos envergonhar disso. E, 
uma vez que você entenda, a narrativa bíblica, assim como a 
missão do Reino de Deus na Terra, se revelarão com uma 
clareza renovada, e é por isso que estamos falando sobre isso.  
 
   Bem... Na semana passada, construímos a estrutura da aliança 
para esta visão: demonstrando que Cristo é o verdadeiro Israel, 
Ele é o cumprimento de toda aliança e Ele é a pedra angular de 
uma nova criação e de um povo global formado em união com 
Ele. Ele é a verdadeira árvore pela qual o Israel da Antiga 
Aliança e o mundo da Nova Criação serão enxertados. 
Analisamos isso na semana passada e, se você ainda não viu esse 
episódio, pause este vídeo e vá assisti-lo.2  
 
   NESTA SEMANA… continuamos a arrancar o véu judaico 
para que possamos ver com clareza e também para que 
possamos oferecer aos judeus a única esperança que existe no 
mundo, que é Jesus!  
 
   Porque a ideia moderna de que um judeu descrente pode ter e 
ainda tem o status de membro da aliança… ou que Deus está 
esperando para restaurar o Israel nacional… ou que um terceiro 
templo deve ser erguido… não é apenas empatia por nosso 
irmão mais velho há muito perdido… Essa visão é um ataque 
direto ao evangelho de Jesus Cristo, que é a única esperança de 
qualquer pessoa, seja ela judia ou grega, escrava ou livre, homem 
ou mulher.  

                                                           
2 Nota do tradutor – o texto deste e-book também foi transmitido em vídeo pelo 
autor. Para acessá-lo, entre em https://www.theshepherds.church/blog  e procure 
pelos temas do supersessionismo.   

29



 

 
   Para ser bem direto: 
 

   Se você acredita que judeus incrédulos, que amaldiçoam Jesus, 
blasfemam contra Ele em suas descrições e ainda desprezam Sua 
única e verdadeira noiva, são o povo escolhido de Deus em 
qualquer sentido do termo, então você está dizendo que a cruz não 
importou. Você está dizendo que o Calvário, na melhor das 
hipóteses, foi uma missão secundária para Jesus, onde Ele aceita um 
povo bastardo enquanto espera que aqueles a quem Ele realmente 
ama sejam provocados pela inveja e voltem para Ele. As 
consequências dessa teologia são escandalosas!  

 
   Deixe-me ser ainda mais claro… Se você acredita que os 
judeus modernos, que odeiam seu Senhor e Salvador Jesus 
Cristo, ainda por consequência de uma genética não 
comprovada, têm uma aliança com Deus à parte da fé em Jesus 
Cristo, então você está negando a esperança do Novo 
Testamento.   
 
   Se você acredita que Israel será restaurado sem 
arrependimento, o que exigiria abandonar sua religião demoníaca 
e fugir para os braços de Jesus (o que, aliás, os tornaria cristãos), 
então você está contradizendo o plano de salvação que Jesus 
lhes ofereceu, que Paulo apresentou com fervor, que Pedro orou 
por eles e que a Epístola aos Hebreus os convidou a aceitar. 
Você está criando uma versão fantasiosa da doutrina cristã por 
algum motivo que não seja a fidelidade ao texto.  
 
   Então, hoje, vamos mostrar como os judeus foram excluídos 
da aliança, que a Antiga Aliança Mosaica foi completamente 
encerrada, que a única maneira de um judeu ser salvo é crer em 
Jesus, o que significa que sua etnia e seu judaísmo não têm 

30



 

absolutamente nenhuma influência em sua salvação. Os judeus, 
enquanto judeus, não têm status de aliança. A única esperança 
que eles têm é Cristo. Agora, para provar isso, vamos apresentar 
o argumento histórico: que as maldições que encerraram a 
aliança, descritas em Deuteronômio 28 e Levítico 26, foram 
derramadas sobre a geração de judeus do primeiro século, 
encerrando assim a antiga aliança. Vamos mostrar como o 
remanescente fiel, mencionado por Paulo em Romanos 11, já 
existia no primeiro século. E vamos mostrar como a missão de 
Deus garante que a única esperança para o mundo é Jesus, e que 
nunca haverá um retorno ao judaísmo.    
 
   Este episódio não é para assinantes da Christianity Today.  
   Não é para sionistas que recebem dinheiro do AIPAC.  
   Não é um daqueles clichês de Ted Cruz de que, se você 
“abençoar o Israel geopolítico”, estará cumprindo a aliança 
abraâmica. 
 
   Mas o que faremos é mostrar o que o Novo Testamento 
ensina, para que possamos chamar todas as pessoas, judeus e 
gentios, ao único Evangelho que salva!  
 
   Então, sem mais delongas, vamos começar e analisar:  

 
Parte 1 

- A Aliança foi Tirada dos Judeus - 
 

   Quando Jesus chegou ao topo do Monte das Oliveiras e 
contemplou Jerusalém na última semana de seu ministério 
terreno, Ele não estava entrando em uma cidade neutra. Ele 
estava entrando na cidade comparada à vinha de Deus, o único 

31



 

lugar na Terra obrigado por aliança a dar frutos para Javé. E, por 
mais de um milênio, o Senhor havia cultivado essa vinha, 
podado-a, regado-a, advertido-a, disciplinado-a e enviado 
profeta após profeta para cultivá-la.  
 
   Mas agora chegara o momento final. O próprio Dono entrava 
na cidade montado em um jumento, cavalgando como Rei para 
inspecionar Seu reino, e quando chegou, encontrou o mesmo 
que sempre encontrara: folhas sem frutos, rituais sem justiça, 
religião sem arrependimento. A cidade que deveria ser uma 
figueira carregada de figos ofereceu a Jesus apenas folhas no 
Domingo de Ramos, demonstrando que tudo não passava de 
aparência, sem substância. Seu templo era um magnífico 
cadáver. Seus sacerdotes eram túmulos caiados. Seus líderes 
eram cálices polidos cheios de veneno mortal. Tudo em 
Jerusalém, naqueles dias, parecia vivo à distância, reluzindo com 
as folhas da antiga glória, mas de perto era árido, frágil e vazio.  
 
   Foi por isso que Jesus amaldiçoou a figueira. Não era uma 
lição de jardinagem; não era Jesus estando com fome; era um 
veredito da aliança. No Antigo Testamento, a figueira 
representava Judá. A árvore infrutífera à beira da estrada 
simbolizava a condição estéril dos judeus do primeiro século… 
Eles tinham toda a folhagem e o verde, mas nenhum fruto que 
desse vida, e foi por isso que Ele a condenou! Como um 
símbolo do que estava prestes a acontecer com aquela geração. 
Quando Ele amaldiçoou aquela árvore miserável, a maldição 
ecoou muito além de sua casca, até a cidade que se erguia ao 
longe. Ele estava pronunciando julgamento sobre toda a ordem 
da Antiga Aliança. “Ninguém jamais comerá fruto de ti” não era 
apenas uma denúncia daquela pequena árvore seca, mas também 
que, em breve, ninguém viajaria a Jerusalém para conhecer a 

32



 

Deus. O fruto seria dado pelo Espírito Santo a pessoas em toda 
a Terra que viessem a conhecer o verdadeiro Jesus do templo. 
Aquelas palavras, proferidas naquela manhã, foram direcionadas 
além da árvore. Foram direcionadas ao próprio Monte do 
Templo. 
 
   Por isso, quando se voltou para os seus discípulos, apontou 
diretamente para Jerusalém e disse: “Se vocês falarem a este 
monte e ordenarem que ele seja despedaçado e lançado ao mar, 
ele lhes obedecerá”. O pronome demonstrativo “este” não deixa 
dúvidas: Jesus estava falando do monte bem à sua frente, que 
sustentava o templo infrutífero, o monte que definia o judaísmo 
na prática. E declarou que o monte daquela Antiga Aliança seria 
arrancado pela raiz e submerso nas profundezas do mar. O que, 
se você conhece a história, aconteceu por ordem dos romanos. 
Através de Flávio Josefo, aprendemos que os exércitos de Tito 
despedaçaram completamente o monte que abrigava a cidade de 
Jerusalém, arrancaram suas pedras até os alicerces e lançaram 
toda a instituição do judaísmo do templo em seus barcos, no 
mar, onde perderia todo o seu significado da aliança, tornando-
se meros objetos e tesouros de pagãos.  
 
   Jesus deixou isso ainda mais claro em Suas parábolas que se 
seguem imediatamente à maldição da figueira. Veja bem, Ele 
deixou à figueira, marchou direto para a cidade, foi até o centro 
e imediatamente entrou em diálogo com os poderosos judeus de 
Sua época, contando três parábolas de condenação em 
sequência. Essa é a única maneira de essas parábolas, 
encontradas em Mateus 21-22, fazerem sentido.  
 
   Por exemplo, olhando diretamente nos olhos dos fariseus, 
Jesus falou sobre dois filhos em Mateus 21, expondo a hipocrisia 

33



 

deles. Segundo a lógica da parábola, eles vinham dizendo com os 
lábios, durante séculos, “Obedeceremos a Deus”, mas, durante 
esses mesmos séculos, seus corpos se recusaram. É por isso que 
Jesus lhes diz que os cobradores de impostos, os pecadores e os 
gentios entrariam no Reino antes deles. Pensem nisso. Os judeus 
odiavam os cobradores de impostos e os pecadores, 
desprezavam os samaritanos e as prostitutas, mas Jesus lhes 
disse que o Reino da Nova Aliança, que todos eles aguardavam, 
passaria por eles. E todos aqueles que eles consideravam 
pecadores desprezíveis entrariam antes deles. Isso demonstra 
claramente que os judeus do primeiro século eram 
particularmente perversos. Mas também prova que a aliança que 
os judeus eram responsáveis por administrar, enquanto o mundo 
aguardava a vinda do Rei da Nova Aliança, estava chegando ao 
fim. E os beneficiários deste Novo Reino da Aliança não seriam 
os administradores do antigo. Como Denathor, eles cairiam em 
uma morte ardente para abrir caminho para o Rei vindouro.  
 
   Na segunda parábola que Jesus contou aos judeus, Ele 
intensificou ainda mais o tom, narrando à parábola da vinha no 
final de Mateus 21. Jesus contou toda a história da rebelião de 
Israel em um único fôlego. Ele disse a eles, citando Isaías 5:1-7, 
que Deus havia plantado o seu povo como uma vinha. E, 
ironicamente, segundo Jesus, a aristocracia judaica que estava 
diante Dele não fazia parte do povo de Deus. Eles não eram a 
vinha. Eram trabalhadores contratados, empregados pelo Dono 
da Vinha, que é Deus, para cuidar do povo de Deus até a 
colheita. E, no entanto, em uma reviravolta ainda maior da 
ironia, foram esses trabalhadores contratados, a liderança 
judaica, que Jesus culpou pela morte dos profetas, pela morte do 
Filho primogênito, e como punição por sua desobediência a 
Deus ao longo de séculos, a sentença foi proferida.  

34



 

 
   “O reino será tirado de vocês e entregue a um povo que produza 
os seus frutos”. 
                                                                           - Mateus 21:43 

 
   Não apenas os cobradores de impostos e as prostitutas 
entrarão no Reino antes dos judeus, mas Jesus intensifica a 
mensagem dizendo que a maioria deles nem sequer entrará... O 
Reino seria arrancado desses líderes ímpios. Sim, eles eram 
judeus de sangue, sim, tinham a linhagem hebraica, sim, tinham 
a pontuação certa no teste de ancestralidade, sim, eram os filhos 
biológicos de Abraão, mas seriam perdidos e separados de Javé 
porque se importavam mais com suas linhagens e herança do 
que com o Deus que veio em carne para visitá-los!  
 
   E aqui está algo que precisamos entender sobre esta parábola. 
Jesus não está prometendo um cumprimento temporário. Ele 
não está dizendo que o Reino da aliança será tomado por um 
tempo, ou mesmo por dois milênios, mas para sempre. O Reino 
será tomado, sem ressalvas, sem promessa de retorno. Não será 
guardado para um milênio futuro. Será tomado.  
 
   E então, na parábola final desta tríade, a parábola da festa de 
casamento, Ele tornou o julgamento deles tão claro e visceral 
quanto jamais foi declarado. Ele os comparou àqueles que foram 
convidados pelo Rei (Deus) para uma festa de casamento, mas 
foram eles que se recusaram a vir. E o que o Rei faz a respeito? 
Ele não implora nem suplica. Após séculos de bondade, Ele 
atinge o seu limite e envia os seus exércitos para destruir a 
cidade deles, reduzindo-a a cinzas, porque eles não quiseram vir 
ao casamento do Seu Filho. Isso não é uma metáfora ou um 
exagero dramático. Jesus estava dizendo ao Sinédrio, aos 

35



 

escribas e aos fariseus que eles seriam queimados, destruídos da 
sua aliança, porque recusaram o Rei da Nova Aliança e o Seu 
Filho! Isso sem dúvida aconteceu quando Deus usou os 
romanos como arma contra eles entre 68 e 70 d.C., e o resultado 
final foi que a cidade deles foi incendiada e reduzida a cinzas 
fumegantes. A parábola se concretizou com uma clareza 
assustadora e eles foram separados de sua aliança.  
 
   Até mesmo a famosa pergunta sobre impostos, mais adiante 
no capítulo, não era uma lição sobre os antigos mercados 
financeiros ou civismo. Era uma denúncia da aliança. Quando 
Jesus ergueu o denário romano e perguntou: “De quem é esta 
imagem?”, Ele estava expondo a verdadeira lealdade deles. Eles 
não carregavam a imagem de Deus; em sua rebelião, ostentavam 
a marca do César pagão. Jesus estava lhes dizendo que haviam 
sido forjados na moeda de César, e a terrível implicação era que 
Deus os entregaria ao seu mestre e Senhor. Quando Ele disse: 
“Dai a César o que é de César”, certamente estava querendo 
dizer: “Vocês pertencem a Ele agora”. “Vocês serão entregues a 
Ele”. E, em quarenta anos, foram.  
 
   Então Jesus proferiu sete ais sobre eles, declarações verbais de 
maldições da aliança que seriam derramadas sobre eles, listadas 
em Mateus 23. Quando Ele bradou essas acusações contra eles, 
Sua voz cortou os pátios do templo como um trovão. E, 
infelizmente, poucos percebem o que Ele estava fazendo ao 
fazer isso. Ele não estava reclamando deles, Ele não estava 
preocupado com eles, Ele os estava condenando! Ele estava 
anunciando uma fórmula de maldição da aliança detalhada em 
Deuteronômio 28 e Levítico 26, que explicitava o que 
aconteceria com eles. Eles seriam a geração excluída da aliança, 
sujeita a terríveis maldições, de modo que seus cadáveres 

36



 

manchariam as colinas da Judeia e serviriam de alimento para os 
abutres que sobrevoavam a região. Ele lhes diz que eles, 
sozinhos com sua casa — o templo, a cidade, a nação — seriam 
deixados desolados, porque haviam completado a medida da 
culpa de seus pais, e o julgamento viria dentro de uma única 
geração.  
 
   Por isso, Jesus começa Mateus 24 dizendo que o templo seria 
destruído tijolo por tijolo. Como falsos messias surgiriam e 
encheriam a nação de uma esperança falsa e imoral. Ele 
descreveu guerras e rumores de guerras abalando o Império 
Romano. Falou de nação se levantando contra nação, 
terremotos devastando a terra e fomes assolando o povo. 
Advertiu seus discípulos sobre prisões, açoites na sinagoga, 
traições por parte de familiares e o ódio aos cristãos por todos 
os povos étnicos. Alertou sobre uma crescente apostasia judaica, 
a transgressão da lei hebraica, o esfriamento do amor entre os 
judeus, falsos profetas judeus se multiplicando como uma praga 
de moscas e uma situação na Judeia onde a própria verdade 
parecia ruir sobre si mesma. Disse que o evangelho seria 
pregado em todo o mundo romano antes do fim da antiga 
aliança, e isso se cumpriu exatamente como Ele havia dito. Ele 
alertou sobre a abominação da desolação, sobre Jerusalém 
cercada por exércitos, sobre a desolação se tornando 
inconfundível, sobre mães amamentando bebês durante um 
cerco, sobre pessoas correndo para salvar suas vidas sem tempo 
para pegar uma capa, sobre uma tribulação tão violenta que nada 
na história de Israel poderia se comparar a ela. 
 
   E tudo aconteceu. Exatamente como ele previu (como 
comprovamos em nossa série sobre Mateus 24, caso você queira 
um relato mais detalhado em quase 20 episódios).  

37



 

 
   Mas, basta dizer que Sua profecia se cumpriu… Os abutres 
sobrevoavam. A cidade apodreceu. O sol do mundo da aliança 
de Israel se apagou. O templo ardeu como palha seca. A espada 
de Deus, o terrível Dia do Senhor, caiu sobre o povo. O sangue 
encheu as ruas até a altura das panturrilhas dos cavalos romanos, 
até que, como disse Josefo, escorreu pelos degraus do santuário, 
pintando as ruas em chamas. Crianças foram massacradas e 
assadas nas chamas. Famílias morreram de fome. Homens foram 
crucificados até que não restasse mais madeira para fazer as 
cruzes. Os sobreviventes, os poucos que restaram, foram 
arrastados e jogados em minas de sal egípcias, ou desfilados 
pelas ruas de Roma para mostrar ao mundo sua dominância 
(como retratado na Arca de Tito).  
 
   Jerusalém foi pisoteada pelos gentios. Uma nação outrora 
chamada primogênita de Deus foi dispersa aos quatro ventos e 
removida de sua posição na aliança. Tudo o que Jesus disse que 
aconteceria antes do fim daquela geração se concretizou com 
assustadora precisão. Não se tratava de um evento futuro. Era 
um julgamento da aliança que, se você dedicar um mínimo de 
tempo à pesquisa, verá se desenrolando em tempo real. 
 
   Os apóstolos sabiam exatamente o que estava acontecendo ao 
seu redor. Paulo advertiu sobre a ira reservada para Israel. Ele 
disse que o endurecimento de seus corações era um ato da 
vingança e do julgamento de Deus contra eles. Sua cegueira e 
tropeços foram iniciados divinamente, e seus ramos foram 
quebrados pelo viticultor devido à sua incredulidade. Pedro disse 
que o fim de todas as coisas estava próximo, o que não significa 
o fim do mundo, mas o fim de tudo relacionado ao mundo da 
Antiga Aliança. Tiago disse que o Juiz estava à porta, pronto 

38



 

para fazer os judeus chorarem e uivarem em miséria (Tiago 5).    
Hebreus disse que a Antiga Aliança não estava apenas 
desaparecendo — estava se dissipando como fumaça e prestes a 
sumir... Por quê? Porque Deus estava trazendo seu 
cumprimento na vinda de Cristo. João, em suas epístolas, disse 
que era a última hora. Não do mundo, mas da aliança judaica. 
Judas disse que o julgamento sobre os ímpios era iminente, e de 
fato era. O Apocalipse, repetidas vezes, anunciava que a grande 
cidade onde o Senhor foi crucificado — Jerusalém (também 
chamada de Babilônia, Sodoma e Gomorra no Apocalipse de 
João) — estava prestes a beber para sempre o cálice da fúria de 
Deus. Cada livro do Novo Testamento ressoa com o mesmo 
refrão urgente. A era da antiga aliança estava ruindo, e aqueles 
que se apegassem a esse sistema morto afundariam no fundo de 
um mar de ira como Jack agarrado a um pedaço de madeira do 
Titanic. 
 
   E foi exatamente isso que aconteceu. Quando Jerusalém foi 
incendiada e o templo caiu, Deus estava eliminando 
permanentemente todo símbolo e sombra que apontava para 
Jesus, para que ninguém jamais concluísse que esses símbolos 
seriam usados novamente! O verdadeiro e melhor chegou! Os 
símbolos e sombras foram eliminados. A aliança à qual 
pertenciam foi encerrada. Suas instituições foram dissolvidas. 
Seu sacerdócio foi apagado. Seus sacrifícios foram encerrados. 
Seu templo foi destruído. Sua cidade foi julgada. Sua nação foi 
deserdada. Sua linhagem e descendência foram tornadas inúteis. 
De modo que o único CAMINHO, a ÚNICA VERDADE e a 
ÚNICA VIDA que você poderia encontrar, a partir daquele 
momento, seria em Jesus Cristo. Não voltaremos às sombras 
porque o perfeito chegou!  
 

39



 

   Em termos mais simples, esta é a mensagem que o Novo 
Testamento apresenta: Deus fez uma aliança com Israel, e Israel 
a quebrou repetidamente. No momento certo, Jesus veio como 
o teste final e supremo de sua fidelidade, e eles também o 
rejeitaram. Por causa dessa rejeição, Deus encerrou 
completamente a Antiga Aliança — seu templo, seu sacerdócio, 
seus sacrifícios, sua nação e seu status especial. De modo que 
não importa mais qual seja sua linhagem, a única coisa que 
importa é se você foi lavado no sangue do Cordeiro.  
 
   Foi isso que Jesus ensinou, foi isso que os apóstolos pregaram, 
e essa é a essência do supercessionismo: os judeus, enquanto 
judeus, precisam abandonar o judaísmo, arrepender-se e seguir 
Jesus, ou serão condenados junto com seus ancestrais. E nós, a 
igreja cristã, precisamos parar imediatamente de dançar com a 
prostituta da Babilônia. Precisamos parar de flertar com a 
prostituta de Oséias. Precisamos sair da cama dos judeus que 
odeiam a Cristo e servir fielmente ao nosso Noivo para sempre.  
 
   E isso nos leva a... 

 
Parte 2  

- O Avivamento do “Fim dos Tempos”  
Já Ocorreu -  

 
   Em meio a toda a linguagem sobre julgamento, fogo, desastre 
e o fim da aliança dos judeus, há também um pequeno vislumbre 
de esperança de que alguns deles, de fato um remanescente, 
serão salvos. Ora, isso não se trata, como muitos comentaristas 
argumentam, de um fim da história humana, um reavivamento 

40



 

em grande escala de todo o povo judeu. Não é isso que Paulo 
defende em Romanos 11, que analisaremos com mais detalhes 
nas próximas semanas. Mas, por ora, basta dizer que, quando 
Paulo afirma: “No tempo presente, há um remanescente, 
segundo a graça escolhida por Deus”, ele está indicando que 
nem todos os judeus do primeiro século sofrerão o desastre. 
Aqueles que se apegaram à sua identidade judaica, à religião 
judaica e à sua linhagem seriam consumidos pela fúria de Deus. 
Mas aqueles que abandonassem a religião da Antiga Aliança e se 
prostrassem diante de Jesus Cristo seriam salvos, embora, 
infelizmente, fosse apenas um remanescente.  
 
   E aqui está o ponto que precisamos lembrar. Quando Paulo 
menciona esse remanescente, que ele viu com seus próprios 
olhos, se desenvolvendo e crescendo por todo o mundo 
romano, ele não estava falando de um avivamento no fim da 
história da humanidade. Ele estava nos dizendo que notava um 
grande número de judeus se arrependendo e se convertendo a 
Jesus, o que é absolutamente surpreendente, se pararmos para 
pensar. Milhares, talvez até centenas de milhares de judeus, que 
cresceram em um mundo centrado no templo, estavam 
abandonando tudo o que conheciam para seguir a Cristo, e 
Paulo está nos revelando que este é um evento de importância 
monumental! De fato, sua presença no primeiro século não 
apenas cumpre Romanos 11, mas praticamente garante que 
nenhum futuro avivamento judaico ocorrerá!  
 
   Então, por um momento, gostaria de esboçar para vocês a 
profundidade e a abrangência desse reavivamento judaico. 
Quantas pessoas se converteram a Cristo antes que o julgamento 
de Deus caísse sobre seus compatriotas? E como isso confirma a 
doutrina da supersessionismo? Essa é a nossa tarefa nesta seção, 

41



 

e demonstraremos isso novamente em todo o Novo 
Testamento.  
 
   Por exemplo, antes mesmo do livro de Atos ser aberto, antes 
da descida do Espírito Santo, antes do Pentecostes incendiar o 
mundo, as primeiras faíscas do remanescente judeu já brilhavam. 
O que quero dizer? Bem... Muito antes do Calvário, israelitas 
crentes começaram a se reunir ao redor do berço de Jesus, 70 
anos antes da destruição de sua nação. Aqui estão alguns 
exemplos. Zacarias e Isabel se converteram a Ele, sendo dois 
dos primeiros membros desse remanescente judeu. Maria, uma 
judia filha de Israel, recebe a palavra de Deus com a fé de 
Abraão e canta um salmo de cumprimento da aliança. José, um 
filho de Davi, obedece ao sonho de Deus sem hesitar, o que 
significa que Ele se tornou cristão e o veremos novamente no 
céu. Simeão, o ancião que viu o menino Jesus no templo, carrega 
a consolação de Israel em seus braços e profetiza o alvorecer da 
nova era. Ana, uma profetisa idosa da tribo de Aser, corre do 
templo para anunciar a todos que a redenção de Jerusalém havia 
chegado. Esses não eram buscadores aleatórios. Eles são um 
retrato da espinha dorsal de Israel, os fiéis silenciosos que 
mantiveram a velha lâmpada acesa durante a longa noite entre 
Mateus e Malaquias, e agora se alegram ao ver que sua esperança 
tão esperada finalmente chegou!  
 
   Avançando um pouco no tempo… Lá você encontrará João 
Batista, que surge como Elias às margens do Jordão, 
convocando Israel ao arrependimento. E as multidões vinham 
para se arrepender. E lembre-se, elas não vinham como gentios; 
vinham como judeus, confessando seus pecados, entrando 
naquele rio histórico, dando as costas à hipocrisia dos sacerdotes 
de Jerusalém, para que pudessem se preparar para o Cordeiro de 

42



 

Deus que viria e tiraria o pecado do mundo! É a primeira linha 
divisória pública dentro de Israel — a linha entre a liderança 
endurecida e quebra-alianças e o Israel humilde e arrependido, 
que seguia Jesus. João está formando um remanescente que em 
breve receberá o Cristo, já desde o início de seu ministério na 
Jordânia. 
 
   Quando Jesus iniciou seu ministério, o remanescente já não 
era mais uma faísca, mas uma fogueira. Os doze apóstolos eram 
todos homens judeus que estavam abandonando a fé da antiga 
aliança e foram escolhidos como os alicerces do novo povo da 
aliança. Ao redor deles, reunia-se um grupo maior de discípulos 
judeus, homens e mulheres da Galileia, Judeia e regiões vizinhas, 
que começaram a formar uma multidão significativa. Sabemos 
que nem todos eram eleitos, pois muitos o abandonaram. Mas 
sabemos que algo significativo estava acontecendo com um 
remanescente dentro de Israel, como Paulo corretamente 
observa em Romanos 11.   
 
   A esse pequeno grupo de seguidores em ascensão, Jesus 
lembra que Deus Pai lhes deu de bom grado o reino. Que reino? 
O Reino da Antiga Aliança, tomado dos judeus e renovado nEle.  
 
   Como sabemos disso? Bem... o Evangelho de João confirma 
que muitos entre as multidões creram em Jesus durante as festas, 
nos pátios do templo e nas vielas de Jerusalém (João 2:23; João 
7:31). Nicodemos, o mestre de Israel, começa com perguntas 
(João 3:1-10), depois vai à noite (João 3:1-2) e, finalmente, 
permanece corajosamente no túmulo com especiarias caras (João 
19:39). José de Arimateia, um rico membro do conselho, crê e 
oferece seu próprio túmulo ao Rei crucificado (João 19:38; 
Mateus 27:57-60). Depois que Lázaro ressuscita dos mortos, 

43



 

muitos judeus abandonam a ordem estabelecida para seguir 
Jesus, para grande desgosto dos fariseus (João 11:45-48). O 
remanescente estava se formando dentro dos próprios muros de 
Israel muito antes de os gentios sequer entrarem em cena. 
 
   Quando o livro de Atos começa, a faísca já havia se 
transformado em um pequeno incêndio. O Pentecostes irrompe, 
e os homens reunidos em Jerusalém são explicitamente 
chamados de judeus — judeus devotos, judeus da aliança, judeus 
da diáspora de todas as nações. E então, três mil ou mais deles 
creem em um único dia e se tornam cristãos. Depois, dia após 
dia, mais judeus afluem para a igreja. Por exemplo, cinco mil 
homens judeus creem após o sermão de Pedro no Pórtico de 
Salomão, o que significa que eles estavam abandonando a fé dos 
fariseus e crendo firmemente em um Nazareno crucificado e 
ressuscitado. Este não foi um evento insignificante na história 
do povo judeu.  
 
   Nos primeiros capítulos de Atos, encontramos uma igreja 
totalmente judaica adorando a Jesus: ainda com seus antigos 
rituais de adoração judaicos, ainda participando das festas 
judaicas, ainda vivendo uma vida comunitária 
predominantemente judaica, ainda cuidando de suas viúvas 
judias, sendo liderada por apóstolos judeus, enchendo o céu com 
orações que soavam judaicas, com um número crescente de 
discípulos judeus preenchendo as ruas de Jerusalém com a 
mensagem da vida em Cristo. Isso não se qualifica como o 
remanescente de Paulo? Isso não é um avivamento?  
 
   Observe que o primeiro grande conflito dentro da igreja não é 
entre judeus e gentios, mas entre viúvas judias helenísticas e 
viúvas judias que falavam hebraico. Isso nos mostra que, em sua 

44



 

grande maioria, a igreja em crescimento descrita em Atos 
começou como uma igreja judaica, composta por judeus crentes 
que agora se curvavam diante de Jesus! Esse problema só ocorre 
quando milhares de judeus crentes estão lutando para descobrir 
como viver para Cristo. 
 
   Então surge uma das declarações mais impressionantes do 
Novo Testamento: Lucas nos diz que “muitos sacerdotes 
estavam se tornando obedientes à fé” (Atos 6:7). Os sacerdotes 
— os homens cuja própria identidade está ligada ao templo, aos 
sacrifícios, às festas e às sombras — estavam começando a se 
afastar do judaísmo da Antiga Aliança e a se converter a Cristo. 
Não seria este um remanescente substancial? Não seria isso 
considerado um tremendo reavivamento entre os judeus de 
coração endurecido? 
 
   À medida que o evangelho se espalha, a estratégia missionária 
de Paulo revela quão grande e disseminado era o remanescente 
judeu. Ele entra em sinagogas por todo o império — Antioquia 
da Pisídia, Icônio, Tessalônica, Bereia, Corinto, Éfeso — e em 
cada cidade, havia judeus de carne e osso que creram. Muitos 
judeus creram. Em Bereia, Lucas diz que “muitos deles” creram, 
referindo-se diretamente aos judeus na sinagoga. Crispo, o chefe 
da sinagoga na cidade de Corinto, crê em Jesus, juntamente com 
toda a sua família. Apolo aparece — um judeu alexandrino 
poderoso nas Escrituras — e se converte, tornando-se um 
pregador imponente do Cristo ressuscitado. Áquila e Priscila, 
fabricantes de tendas judeus, o discipulam ainda mais nos 
ensinamentos de Cristo e se juntam à equipe missionária de 
Paulo. Quando Paulo retorna a Jerusalém, perto do final de 
Atos, Tiago olha-o nos olhos e diz: “Vês, irmão, quantos 
milhares há entre os judeus que creram” (Atos 21:20). Dezenas 

45



 

de milhares, diz Tiago. Miríades e miríades. Um número tão 
grande que Lucas precisa usar uma linguagem normalmente 
reservada para regimentos do exército para descrevê-los. Não é 
este o remanescente que Paulo descreveu com seus próprios 
olhos? Não é este um reavivamento interior judaico? 
 
   E é exatamente isso… As cartas de Paulo confirmam isso a 
cada passo. Ele se identifica como um israelita, um benjamita, 
um hebreu de hebreus — mas alguém que abandonou a justiça 
da Antiga Aliança pela justiça de Cristo. Ele fala de “nós, que 
somos judeus por natureza”, escrevendo como um judeu que 
sabe que a justificação vem somente pela fé em Jesus. Ele saúda 
os colaboradores judeus que estavam em Cristo antes dele. Ele 
se refere à igreja como o Israel de Deus, um termo que seria 
completamente sem sentido se não houvesse crentes judeus 
formando o núcleo vivo desse novo povo criado. Toda a sua 
teologia do “novo homem” em Efésios pressupõe crentes 
judeus ao lado de crentes gentios em união igualitária sob a 
aliança. Não é esse o ponto central de Romanos 1, 2 e 3? 
 
   Pense nas Epístolas Gerais e em como elas partem exatamente 
da mesma premissa. Tiago escreve às doze tribos dispersas entre 
as nações — tribos que confessavam Jesus como seu Senhor. O 
que significa que eram cristãos! Pedro se dirige à diáspora — 
usando a linguagem do antigo exílio de Israel — e os chama de 
raça escolhida, sacerdócio real, nação santa. Por quê? Porque se 
apegaram aos tipos e sombras da aliança? Eu acho que não! 
Porque eram o remanescente fiel que se ajoelhou diante de Jesus 
Cristo! Hebreus adverte os judeus cristãos a não retornarem às 
sombras do templo, provando que um número substancial de 
judeus já havia deixado Moisés por Cristo antes de 70 d.C. 
Apocalipse nos diz que até cento e quarenta e quatro mil 

46



 

israelitas foram selados em Jesus, mostrando-nos que um 
remanescente judeu fiel foi preservado por Deus, mesmo em 
meio ao cataclismo que se abateu sobre a nação que rejeitou seu 
Rei. 
 
   Quando Paulo diz em Romanos 11 que há um remanescente 
presente, ele está usando o verbo no presente do indicativo 
ativo, o que significa que estava acontecendo diante dele! Ele 
não estava falando em enigmas iídiche sobre um futuro incerto. 
Ele está apontando que os judeus fiéis na época do nascimento 
de Jesus, os judeus arrependidos sob a liderança de João, os 
judeus crentes durante o ministério de Jesus, os líderes judeus 
que seguiam a Cristo, os milhares e milhares de judeus 
convertidos em Jerusalém, as multidões de judeus por todo o 
império, os apóstolos judeus, os colaboradores judeus, as 
congregações judaico-cristãs, os judeus que receberam cartas 
apostólicas e o selamento simbólico dos israelitas fiéis em 
Apocalipse, todos estavam entrando nesse remanescente, como 
sugere Romanos 11:5.  
 
   Eis por que isso importa. Um remanescente só existe quando 
o corpo maior foi julgado. Pense no remanescente que 
sobreviveu e entrou na terra prometida, ou no remanescente de 
7.000 poupados nos dias de Elias, ou no remanescente que 
sobreviveu ao exílio. Em cada um desses casos, a maioria da 
nação foi levada ao julgamento e à morte, enquanto alguns 
foram separados para a salvação. É exatamente isso que 
acontece quando Jesus volta. A maioria deles enfrenta a 
maldição final da aliança por rejeitar o seu Senhor. E alguns, até 
mesmo muitos pela graça de Deus, foram poupados e trazidos 
para o Seu Reino eterno. Eles se tornaram uma Nova Jerusalém, 

47



 

juntamente com os gentios crentes, que substituiria a antiga 
Jerusalém caída.   
 
   Esta é a verdade incontornável, e é por isso que a menção de 
Paulo a um remanescente é tão profundamente importante. É a 
prova viva e concreta de que Deus já transferiu a aliança para 
Cristo e para aqueles que Lhe pertencem. É a prova de que a 
velha ordem havia acabado. É a prova de que, como Noé e sua 
família, apenas alguns foram poupados da destruição, e é a prova 
de que não existe uma aliança judaica paralela ao evangelho. Há 
um remanescente salvo da destruição porque aquela antiga 
aliança estava chegando ao fim, e a única maneira de serem 
salvos era abandonar o barco e se agarrar à jangada salvadora de 
Jesus. E, certamente, é a prova de que a única esperança futura 
para os judeus é a mesma esperança oferecida aos gentios: o Rei 
crucificado e ressuscitado. 
 
   O que nos leva à parte final do episódio de hoje. 

 
Parte 3 

- A Missão está Sob Um Só Nome - 
 

   Quando a poeira daquele grande colapso baixou — quando a 
fumaça do mundo da Antiga Aliança se dissipou como o último 
suspiro de um moribundo — apenas uma coisa permaneceu de 
pé nos escombros: o Cristo ressuscitado e Sua Igreja. Toda a 
estrutura de privilégio étnico, superioridade genética e legado 
hebreu havia caído. O templo virou cinzas. O sacerdócio, uma 
lembrança ensanguentada. Os sacrifícios chegaram ao fim. As 
genealogias foram afogadas no sangue e no fogo do ano 70 d.C. 
A única coisa que Deus preservou, a única coisa que Ele honrou, 

48



 

a única coisa que Ele levou adiante para a era alvorecente da 
Nova Aliança foi Seu Filho e o povo que Lhe pertence, de 
ambos os Testamentos. É por isso que a missão de Deus se 
restringiu a um único ponto de exclusividade inabalável: todo 
homem, toda mulher e toda criança — judeu ou gentio — 
daquele momento em diante, se quisessem ser salvos, deveriam 
passar pela estreita porta de Cristo! Ou jamais passariam! Nem 
então. Nem agora. E jamais em nosso futuro!  
 
   É por isso que o supersessionismo é uma doutrina tão 
importante, porque é a única maneira de dar sentido à urgência 
frenética que explode das páginas do Novo Testamento. Os 
apóstolos não pregam como homens acalmando uma nação 
adormecida com canções de ninar sobre um futuro avivamento. 
Eles pregam como bombeiros batendo na porta de uma casa em 
chamas. Eles dizem a Israel que o julgamento começou, que a 
aliança em que confiavam desmoronou e que a única porta que 
resta é a do Crucificado, cujas feridas ainda imploram por 
misericórdia. Eles oferecem Cristo porque não há mais nada a 
oferecer. Eles oferecem Cristo porque tudo o mais foi reduzido 
a tocos. Eles oferecem Cristo porque somente Ele sobreviveu ao 
fogo. 
 
   É por isso que Paulo se emociona com Romanos 9 como um 
homem contemplando um campo de batalha. Seus compatriotas 
não estão adormecidos em uma sala de espera profética; eles 
estão amaldiçoados, separados, fora da única aliança que Deus 
agora honra. Seus séculos de vantagens — adoção, templo, lei, 
promessas, patriarcas — jazem ao seu redor como destroços de 
um naufrágio, incapazes de salvar a menos que Cristo os 
revigore. É por isso que Romanos 10 explode como o Sinai 
dilacerado. Israel possui zelo, mas não justiça. Eles se apegam a 

49



 

Moisés, mas Moisés os toma pela mão e os conduz diretamente 
ao Nazareno. A única justiça que resta no mundo é a justiça que 
vem pela fé em Jesus Cristo, e Paulo submete o mundo inteiro a 
esse único mandamento. Há um só Senhor sobre todos. Uma só 
salvação oferecida a todos. Um só caminho aberto a todos. Não 
há elevador judaico para o céu. Não há atalho étnico ao redor da 
cruz. Se um judeu é salvo, ele é salvo exatamente como um 
gentio é salvo — confessando Jesus como Senhor e crendo que 
Deus o ressuscitou dos mortos. 
 
   É por isso que Romanos 11 se recusa a lisonjear o Israel 
incrédulo com sentimentalismos piegas. Paulo não lhes diz que 
sua incredulidade é uma nobreza temporária. Ele diz que são 
ramos cortados, caídos na terra. E, a menos que se arrependam, 
permanecerão na terra. Se algum dia voltarem, terão que vir por 
meio de Cristo. Terão que vir como cristãos. Paulo não deixa 
espaço para uma aliança étnica que floresça à parte da fé. Deus 
enxerta somente por meio de Cristo. Deus restaura somente por 
meio de Cristo. Deus salva somente por meio de Cristo. 
 
   O restante do Novo Testamento se une a ele em perfeita 
sintonia. Gálatas declara que nem a circuncisão nem a 
incircuncisão significam nada — apenas uma nova criação. 
Efésios nos diz que o muro da separação não é abaixado, nem 
amolecido, nem preservado para uma dispensação futura — ele 
é reduzido a pó na carne dilacerada de Jesus Cristo de forma tão 
completa que qualquer tentativa de reconstruí-lo é um ato de 
guerra contra a cruz. Hebreus declara com finalidade profética 
que a Antiga Aliança está obsoleta, envelhecida, desaparecendo 
— seu sacerdócio dissolvido, seus sacrifícios eclipsados, suas 
sombras evaporadas diante do esplendor do Filho. Apocalipse 

50



 

sela o remanescente fiel de Israel, não porque eles carregam o 
sangue de Abraão, mas porque carregam o Nome do Cordeiro. 
 
   Este é o mundo que os apóstolos vos entregam. Um mundo 
onde todos os caminhos, exceto um, foram fechados pelo 
julgamento divino. Um mundo onde a salvação não está mais 
atrelada à linhagem, mas gravada em Cristo. Um mundo onde a 
aliança foi arrancada das mãos incrédulas do Israel e entregue às 
mãos perfuradas do Messias. Um mundo onde o verdadeiro 
Israel de Deus é a igreja — judeus e gentios juntos, edificados 
em um só templo vivo, um só sacerdócio real, uma só nação 
santa. Um mundo onde a missão de Deus flui de uma só fonte, 
uma só aliança, um só Rei. 
 
   E esse Rei não é Abraão. Esse Rei não é Israel. Esse Rei não é 
a terra, o templo ou a linhagem. Esse Rei é Jesus Cristo, o Filho 
de Deus, o Leão de Judá, a Raiz de Davi, o Senhor de todas as 
nações, o herdeiro de todas as promessas que Deus já fez. Não 
há salvação fora dEle. Não há aliança separada dEle. Não há 
futuro para os judeus — ou para qualquer outra pessoa — além 
dEle. Tudo agora se sustenta ou cai somente em Cristo. 
 
   É por isso que o supersessionismo não é um slogan. Não é 
uma nota de rodapé. Não é um enfeite teológico para os 
academicamente aventureiros. É a essência do Novo 
Testamento, a lógica do Pentecostes, a gramática da redenção, a 
arquitetura da era vindoura. É o estrondo que anuncia que Deus 
coroou Seu Filho, que as nações Lhe pertencem, que o velho 
mundo passou e que a nova criação já começou. Há agora um só 
povo da aliança. Um só reino. Uma só missão. E um só Nome 
debaixo do céu pelo qual todos devem ser salvos. O Dele. 
 

51



 

   E isso nos leva à nossa conclusão. 

 
Conclusão Desta Parte 

 
   Quando você remove o sentimentalismo sionista, a bajulação 
política do Israel moderno e a estupidez teológica de homens 
como Theodore Cruz, o Novo Testamento lhe entrega uma 
verdade brilhante: Cristo não veio para afirmar as bênçãos do 
povo da Antiga Aliança, Ele não a ofereceu como uma amante 
com quem a igreja pudesse flertar; Ele a destruiu completamente 
para que pudesse ser nossa porta de entrada para Israel. É por 
isso que Ele é o templo, o sacerdote, o sacrifício, a nação, o Rei 
e a aliança. E quando Ele ressuscitou, ascendeu aos céus e 
derramou o Seu Espírito, o mundo mudou permanentemente e 
para sempre na direção de Jesus.  
 
   Só existe um povo de Deus, uma aliança e um Nome debaixo 
do céu, pelo qual todos devem ser salvos. O supersessionismo, 
nesse sentido, não é uma doutrina maliciosa ou antissemita... É a 
cosmovisão apostólica, a gramática da redenção, o plano de 
como qualquer pessoa pode ser salva. E se vamos honrar alguma 
coisa, devemos honrar esse plano, em vez de flertar com a 
sinagoga de Satanás.  
 
   Bem, a próxima semana vai ser ainda mais desafiadora…  
 
   Porque, agora que já apresentamos os argumentos da aliança e 
da história… Precisamos entrar no bunker subterrâneo para 
onde todos fogem, na tentativa de minar nosso ponto de vista. E 
o que vocês verão na próxima vez é que Romanos 11, na 

52



 

verdade, comprova o supersessionismo, e não apenas um 
pouco… Mas completamente. 
 
 
 
 
 
 
 
 
  
 
 
 
 

 
 
 
 
 
 
 

53



 

- Parte 3 – 
_________ 

O Caso de Romanos 11 
 
 
 

   Existem versículos na Bíblia que as pessoas usam como 
válvulas de escape. Quando seu sistema começa a ruir sob o 
peso das Escrituras, elas fogem para esses versículos, agarram-se 
a eles com unhas e dentes e insistem que são intocáveis. 
Romanos 11 é o maior desses esconderijos. É o bunker de todo 
futurista, a última trincheira de todo dispensacionalista, a 
trincheira final para onde todo sionista se refugia quando o 
restante do Novo Testamento já desfez sua teologia. 
 
   Mas eis o problema: Romanos 11 não é um refúgio. Não é um 
lugar seguro. Não é um botão de pânico teológico. Romanos 11 
é justamente o capítulo que expõe cada um desses sistemas 
como insustentável, antibíblico e historicamente impossível. A 
ironia é gritante: o texto em que o sionismo se baseia é o texto 
que o destrói. O capítulo que o futurismo reivindica como 
fundamento é o capítulo que o sepulta. 
 
   Paulo não estava confuso. Paulo não se contradisse. Paulo não 
passou dez capítulos demolindo as categorias da Antiga Aliança 
apenas para reconstruí-las em um parágrafo. Ele não introduziu 
a genealogia sorrateiramente depois de tê-la crucificado nos 
capítulos 2 e 9. Paulo estava explicando o que estava 
acontecendo em sua própria geração — o endurecimento, a 

54



 

poda, a reunião, a união de judeus e gentios em um só Israel de 
Deus, e o fim da aliança que Jesus disse que chegaria ao mundo 
do primeiro século. 
 
   Romanos 11 não é um enigma. Não é um código. Não é um 
quebra-cabeça à espera de uma interpretação profética moderna. 
Romanos 11 é clareza. É precisão. É a teologia da aliança em 
plena efervescência. 
 
   E hoje, vamos deixar Paulo falar por si mesmo — sem lentes 
sionistas, sem suposições futuristas, sem compromissos 
sentimentais com sistemas que desmoronam sob suas próprias 
contradições. Quando terminarmos, Romanos 11 não será o 
capítulo que salva o sionismo; será a sepultura da qual ele jamais 
sairá. 
 
   Dito isso... vamos ao trabalho. 

 
Parte 1 

- Definindo Israel à Maneira de Paulo - 
 

   Se você quer que Romanos 11 fale com clareza, precisa 
começar onde Paulo começa — não onde os teólogos modernos 
começam, não onde o evangelicalismo nostálgico começa e 
certamente não onde o dispensacionalismo começa. Romanos 
11 não é a primeira palavra de Paulo sobre Israel; é a última. Ele 
já definiu Israel duas vezes antes de chegar a este capítulo e 
espera que seus leitores levem essas definições consigo. A 
tragédia das leituras futuristas é que elas ignoram as definições 
de Paulo, introduzem as suas próprias e, então, forçam o 
apóstolo a contradizer tanto sua teologia quanto seu argumento. 

55



 

Se quisermos honrar o que Paulo realmente diz, precisamos 
começar enterrando as antigas suposições e deixando o apóstolo 
definir Israel em seus próprios termos. 
 
   A primeira definição de Paulo aparece em Romanos 2 e é nada 
menos que revolucionária. Ele nos diz claramente que “não é 
judeu quem o é apenas exteriormente”, que a circuncisão não se 
refere à carne e que a verdadeira identidade da aliança é uma 
questão do coração, operada pelo Espírito. Com um único 
parágrafo inspirado pelo Espírito, Paulo rompe a conexão entre 
a filiação à aliança e a linhagem sanguínea. Israel, como ele 
entende, não é constituído pela biologia, mas pela regeneração. 
O muro divisório não é a raça, mas a renovação. A marca do 
povo de Deus não é a circuncisão no corpo, mas a circuncisão 
do coração. E, uma vez feita essa declaração por Paulo, qualquer 
tentativa de ressuscitar o “Israel étnico” como uma categoria da 
aliança é uma tentativa de rolar a pedra de volta sobre um 
túmulo que o próprio Cristo esvaziou. 
 
   Mas o apóstolo não terminou. Em Romanos 9, ele aprimora 
sua definição e a enfatiza ainda mais: “Nem todos os que são 
descendentes de Israel são de fato Israel” e “Não são os filhos 
da carne que são filhos de Deus”. Se Romanos 2 separa a etnia 
da identidade da aliança, Romanos 9 remove qualquer ilusão de 
que o Israel nacional ou genealógico possua automaticamente 
um lugar de destaque diante de Deus. O verdadeiro Israel, 
segundo Paulo, é o Israel da promessa — os eleitos, o 
remanescente, os chamados, aqueles cuja identidade não se 
baseia em sua linhagem, mas na soberana misericórdia de Deus. 
Essa é a teologia de Paulo. Essa é a sua estrutura. Essa é a lente 
interpretativa que ele exige que usemos. 
 

56



 

   E isso significa algo inevitável: quando chegamos a Romanos 
11, não podemos simplesmente reintroduzir categorias da Antiga 
Aliança no texto. Não podemos fingir que Paulo passou nove 
capítulos redefinindo Israel apenas para abandonar essa 
definição no clímax de seu argumento. Não podemos forçar 
Paulo a se contradizer. No entanto, é exatamente isso que os 
intérpretes futuristas fazem. Eles adentram Romanos 11 
carregando pressupostos étnicos que Paulo já crucificou. 
Ressuscitam uma categoria genealógica que Paulo já sepultou. 
Insistem que Paulo deve estar falando de um futuro retorno do 
Israel nacional, mesmo que Paulo já tenha demolido essa ideia 
duas vezes. Não se trata de exegese cuidadosa; trata-se de 
nostalgia teológica. Não se trata de submissão às Escrituras; 
trata-se de conformidade a um sistema. 
 
   Mas, uma vez que as próprias definições de Paulo são 
consideradas, a névoa se dissipa instantaneamente. Israel, para 
Paulo, é a comunidade regenerada — aqueles transformados 
pelo Espírito. Israel, para Paulo, é o remanescente eleito, os 
filhos da promessa, o povo circuncidado de coração, atraído a 
Cristo. Israel, para Paulo, consiste em judeus e gentios crentes, 
unidos no Messias, que é o próprio Israel verdadeiro. Esse é o 
Israel que ele define em Romanos 2. Esse é o Israel que ele 
identifica em Romanos 9. E esse é o Israel sobre o qual ele 
continua a falar em Romanos 11. 
 
   Não há mudança de categoria. Não há retorno étnico. Não há 
renascimento biológico. Não há destino nacional futuro. Há 
apenas um Israel — e é o povo que pertence a Cristo.  
 
   Agora, com Israel definido nos termos de Paulo — e com 
todas as definições falsas expostas como peso morto teológico 

57



 

— estamos finalmente prontos para dar o próximo passo. 
Porque, uma vez que entendemos quem Israel realmente é, toda 
a estrutura de Romanos 11 começa a brilhar com coerência. As 
metáforas se esclarecem. As imagens se tornam mais nítidas. A 
lógica se cristaliza. E percebemos que Paulo não está oscilando 
entre dois povos, duas alianças ou dois futuros redentores. Ele 
está descrevendo uma árvore, uma raiz, um povo, uma aliança, 
um Messias, um plano em desenvolvimento. A única maneira de 
o futurismo sobreviver é arrastando uma definição estrangeira 
de Israel para o texto. Mas, uma vez que a definição de Paulo é 
aceita, Romanos 11 se torna uma catedral de unidade, em vez de 
um campo de batalha de categorias. Torna-se uma celebração do 
que Deus estava fazendo em Cristo — não uma mera sugestão 
de um avivamento distante. Torna-se o esqueleto teológico sob a 
carne histórica do ano 70 d.C. E com o alicerce agora 
estabelecido, devemos retomar a imagem central de Paulo: a 
própria oliveira. Porque nessa árvore, Paulo nos mostra a 
verdadeira história de Israel — sua continuidade, sua poda, sua 
expansão e sua reconstituição no Messias, que é a raiz e a vida de 
tudo. 

 
Parte 2 

A Oliveira é Israel, Não "os Judeus" 
 

   Se a Parte 1 desmantelou as falsas definições de Israel, a Parte 
2 revela a alternativa viva de Paulo: a oliveira. E uma vez que 
essa árvore é autorizada a se sustentar em suas próprias pernas 
da aliança, o sionismo, o dispensacionalismo e toda leitura 
moderna centrada na etnia desmoronam diante dela. Porque 
quando Paulo diz: “se alguns dos ramos foram quebrados” 
(Romanos 11:17), ele não está descrevendo nações, mas 

58



 

indivíduos — pessoas reais cuja posição na aliança depende 
inteiramente de sua união com Cristo. Essa imagem não é mera 
decoração; é o esqueleto teológico de Romanos 11. E não deixa 
espaço para o sonho acalentado pelo sionismo de um Israel 
revivido, geopolítico e genealógico, correndo em paralelo à 
igreja. 
 
   Paulo nos apresenta uma única árvore, não duas. “Você, sendo 
um ramo de oliveira brava, foi enxertado no meio deles” 
(Romanos 11:17) não é a linguagem da teologia da dupla aliança. 
É a linguagem da unidade da aliança. Não há “árvore de Israel” e 
“árvore da igreja”, não há povo terreno versus povo celestial, 
nenhum futuro avivamento nacional distinto do corpo de Cristo. 
Uma raiz. Um tronco. Um povo. O sionismo exige um sistema 
bifurcado; Paulo apresenta um organismo singular. O sionismo 
exige dois destinos; Paulo descreve uma esperança para todos os 
que creem. O sionismo exige uma aliança étnica contínua; Paulo 
declara que os judeus incrédulos “foram separados por causa da 
sua incredulidade” (Romanos 11:20). A oliveira não é 
meramente incompatível com o sionismo — ela é a sua 
refutação divina. 
 
   A raiz da árvore revela isso ainda mais. A raiz não é Moisés, 
nem o Sinai, nem a terra, nem Levi, nem o moderno Estado de 
Israel. A raiz é a promessa abraâmica cumprida no Messias. 
Paulo parte desse pressuposto quando adverte os gentios: “Não 
sois vós que sustentais a raiz, mas a raiz vos sustenta” (Romanos 
11:18). E quem é a raiz? A Semente de Abraão, Jesus Cristo, 
como Paulo já declarou em Gálatas 3:16. A vida da árvore não é 
étnica nem territorial; é cristológica. E se Cristo é a raiz, então a 
árvore é a comunidade de todos os que pertencem a Cristo — 
judeus e gentios. O sionismo quer direcionar a vida da aliança 

59



 

através da etnia; Paulo a direciona através do Senhor crucificado 
e ressuscitado. 
 
   Isso fica ainda mais claro quando Paulo fala dos ramos. Se os 
ramos fossem nações, então os gentios não poderiam ser 
“enxertados” individualmente. Mas Paulo se dirige diretamente 
ao crente gentio: “Você permanece firme somente pela fé” 
(Romanos 11:20). Essa não é uma linguagem nacionalista — é 
pessoal, espiritual e baseada na aliança. Da mesma forma, 
quando Paulo diz que os judeus incrédulos foram “separados”, 
ele não está descrevendo a remoção de uma nação, mas a poda 
de indivíduos que rejeitaram o seu próprio Messias. O sionismo 
insiste que a identidade judaica confere privilégios contínuos da 
aliança; Paulo aniquila essa suposição ao afirmar que a única 
coisa que preserva um ramo é a fé em Cristo. O sionismo não 
sobrevive a essa frase. Todo o sistema de privilégio étnico se 
evapora com essas cinco palavras: você permanece firme 
somente pela fé. 
 
   E então Paulo desfere o golpe mortal. Ele diz aos crentes 
gentios: “Não sejam arrogantes, mas temam” (Romanos 11:20). 
Por quê? Porque a posição na aliança está fundamentada em 
Cristo, não na genealogia. O sionismo constrói sua teologia na 
suposição de que os judeus, por laços de sangue, permanecem o 
povo da aliança. Paulo diz que a identidade da aliança está 
fundamentada na misericórdia estendida ao crente obediente — 
judeu ou gentio. O sionismo precisa de categorias que Paulo não 
concede; requer distinções que Paulo não faz; baseia-se em 
pressupostos que Paulo já enterrou em Romanos 2 e Romanos 
9. 
 

60



 

   A oliveira, portanto, nada mais é do que o único povo da 
aliança de Deus em Cristo — o verdadeiro Israel, composto pelo 
remanescente fiel dos judeus e pela multidão fiel dos gentios. 
Não se trata de uma entidade nacional, mas de um organismo 
messiânico. Não é um projeto geopolítico, mas uma comunidade 
da aliança. Não é uma continuação étnica, mas um cumprimento 
centrado em Cristo. E uma vez que a oliveira seja compreendida 
nos termos de Paulo, todo o programa sionista se desintegra 
como um ídolo de barro diante do Deus vivo. 
 
   Mas Paulo não terminou. Depois de revelar a identidade da 
árvore e a natureza dos ramos, ele se volta para o próprio corte 
— para o momento em que os ramos judeus incrédulos foram 
removidos. E, ao fazê-lo, ele ancora esse corte não em nosso 
futuro, mas firmemente em seu próprio momento presente. 

 
Parte 3  

Quando Ocorreu a “Cortação” 
 

   A questão mais decisiva em Romanos 11 não é simplesmente 
“Quem é Israel?” ou “O que é a oliveira?”, mas sim “Quando 
ocorreu a quebra?”. Paulo não deixa isso para especulação ou 
futurologia distante. Ele descreve a quebra do Israel incrédulo 
no passado, como uma realidade presente que se desenrolava em 
seus próprios dias. “Alguns ramos foram quebrados” (Rm 
11:17), escreve ele — não “serão”. “Foram quebrados por causa 
da sua incredulidade” (Rm 11:20) — não “talvez algum dia”. E 
“Deus não poupou os ramos naturais” (Rm 11:21) — não 
“eventualmente se recusará a poupá-los”. Estas não são 
fórmulas proféticas; são interpretações apostólicas do juízo da 
aliança do primeiro século, já em curso. Paulo está descrevendo 

61



 

um evento que está acontecendo ativamente enquanto ele 
escreve, acelerando em direção a um momento inevitável e 
catastrófico que o próprio Jesus previu. 
 
   Esse momento, é claro, é a desolação nacional de Israel em 70 
d.C. São os “dias da vingança”, quando “tudo o que está escrito 
se cumprirá” (Lucas 21:22). É o momento em que Jesus advertiu 
que “a vossa casa vos será deixada deserta” (Mateus 23:38). É o 
momento que Ele declarou que cairia sobre “esta geração” 
(Mateus 24:34). Paulo está inserido nesse período profético, 
observando a liderança judaica rejeitar o Messias, perseguir Seus 
apóstolos, expulsar judeus crentes das sinagogas e se aliar à 
própria incredulidade que Jesus advertiu que traria destruição. 
Quando Paulo diz que Israel “tropeçou” (Romanos 11:11) e que 
“os eleitos alcançaram a salvação, mas os demais foram 
endurecidos” (Romanos 11:7), ele está descrevendo a condição 
espiritual do Israel do primeiro século — não um povo distante, 
milhares de anos depois. O sionismo quer situar o 
endurecimento de Israel na era moderna. Paulo situa isso na era 
apostólica. 
 
   É por isso que o sionismo desmorona sob o peso de Romanos 
11. O sionismo insiste que o Israel incrédulo permanece o povo 
da aliança de Deus. Paulo diz que o Israel incrédulo “foi 
separado”. O sionismo insiste que a etnia judaica garante o 
privilégio contínuo da aliança. Paulo diz que a posição na aliança 
é somente “pela fé” (Rm 11:20). O sionismo afirma que a 
rejeição de Cristo pelos judeus é irrelevante para a identidade da 
aliança. Paulo diz que a “rejeição deles é a reconciliação do 
mundo” (Rm 11:15). O sionismo ensina que Israel um dia será 
restaurado como uma nação incrédula. Paulo diz que a 
restauração só é possível “se eles não permanecerem na 

62



 

incredulidade” (Rm 11:23). O sionismo sonha com um destino 
da aliança baseado em linhagem sanguínea, terra e geopolítica. 
Paulo fundamenta a vida da aliança em Cristo, a Raiz, de modo 
que somente aqueles unidos a Ele pertencem à árvore. 
 
   Portanto, essa poda não pode ser transferida para o futuro sem 
desmantelar todo o argumento de Paulo. A ruptura já estava em 
curso. À medida que o evangelho se espalhava pelo mundo 
gentio, o ramo judaico definhava. Conforme os gentios eram 
enxertados, o Israel incrédulo se endurecia. Conforme as nações 
se convertiam a Cristo, a posição da aliança de Israel, que 
rejeitava a Cristo, evaporava. Paulo sabe que isso não é uma 
metáfora ou abstração. É o realinhamento da história pela 
aliança, à medida que o mundo da Antiga Aliança desaparecia. 
Hebreus confirma esse horizonte ao chamar a Antiga Aliança de 
“obsoleta” e “prestes a desaparecer” (Hb 8:13). Paulo está 
vivendo dentro desse desaparecimento. Ele está testemunhando 
o ocaso do Israel mosaico e o nascer do sol do reino messiânico 
global. 
 
   É por isso que ele adverte os gentios para que não se tornem 
arrogantes. Eles estão testemunhando um julgamento divino tão 
severo, tão transformador, tão historicamente impactante, que 
porá fim a toda a administração mosaica. Estão vendo o mesmo 
Israel que crucificou o Messias agora perseguir a Sua igreja e 
colher as consequências da aliança. Estão vendo, com seus 
próprios olhos, o cumprimento da parábola de Jesus em Mateus 
21: “O reino de Deus será tirado de vocês e entregue a uma 
nação que produza os frutos dele” (Mateus 21:43). Isso não é 
escatologia futura. É uma transição da aliança. É a remoção da 
velha criação e a instalação da nova. Paulo não está especulando; 

63



 

ele está interpretando o momento mais explosivo da história da 
redenção desde a própria ressurreição. 
 
   É por isso também que o sionismo é impossível. O sionismo 
exige que o ramo da Antiga Aliança permaneça ligado à árvore, 
mesmo na incredulidade. Paulo diz que a incredulidade é a 
própria razão pela qual o ramo foi cortado. O sionismo 
reivindica um futuro destino da aliança para uma nação étnica à 
parte de Cristo. Paulo diz que não há restauração senão por 
meio de Cristo, e somente “se eles não permanecerem na 
incredulidade” (Romanos 11:23). O sionismo afirma que o Israel 
moderno ainda é o povo de Deus. Paulo diz que o único povo 
de Deus são aqueles unidos a Cristo, pois “nós somos a 
circuncisão” (Filipenses 3:3) e “se vocês pertencem a Cristo, 
então são descendência de Abraão” (Gálatas 3:29). O sionismo 
insiste que a aliança nunca foi removida da nação étnica. Paulo 
diz que a “rejeição deles é a reconciliação do mundo” (Romanos 
11:15). O sionismo ensina que a identidade da aliança flui através 
da biologia. Paulo ensina que a identidade da aliança flui através 
de Cristo. 
 
   A poda, portanto, não está à espera de um futuro relógio 
profético começar a contar. Não é um espetáculo escatológico 
reservado para os últimos dias do mundo. É a crise da aliança do 
primeiro século que culminou na destruição de Jerusalém — o 
sinal definitivo de que a ordem da Antiga Aliança havia 
terminado e que o povo da Nova Aliança, composto por judeus 
e gentios crentes, havia emergido como o verdadeiro Israel de 
Deus. Uma vez compreendido isso, surge naturalmente e com 
força uma pergunta: se a ruptura foi uma realidade do primeiro 
século, então o que é a “plenitude dos gentios” e onde ela se 
encaixa nesse mesmo horizonte histórico? Se a poda já passou, a 

64



 

plenitude não pode ser futura. Paulo está descrevendo uma 
transição singular e unificada da aliança, não um atraso de dois 
mil anos. 
 
   E agora estamos prontos para o próximo movimento no 
argumento de Paulo — um movimento que revelará o 
verdadeiro significado da plenitude e exporá o último reduto do 
sionismo no imaginário evangélico. 

 
Parte 4  

- O “Enxerto” do Primeiro Século - 
 

   Se a quebra dos ramos judaicos era uma realidade presente nos 
dias de Paulo, a pergunta óbvia que todo leitor honesto deve 
fazer é: havia judeus, naquela mesma época, sendo de fato 
enxertados de volta? Sistemas futuristas insistem que Romanos 
11 ainda aguarda um futuro avivamento judaico, uma onda de 
integração do Israel étnico ao reino nos últimos dias. Mas Paulo 
não permite essa interpretação. Ele não relega o enxerto a um 
futuro distante e apocalíptico; ele o situa diretamente dentro de 
seu próprio ministério apostólico. “Dirijo-me a vocês, gentios”, 
diz ele, “pois, sendo eu apóstolo dos gentios, engrandeço o meu 
ministério, na esperança de despertar ciúmes em meus 
compatriotas e salvar alguns deles” (Rm 11:13-14). Isso não é 
uma profecia; é uma missão. Não é uma previsão distante; é um 
fardo presente. Paulo não está sonhando acordado com um 
avivamento daqui a dois mil anos; ele está trabalhando por um 
que já está se desenrolando ao seu redor. 
 
   Observe a linguagem: “salvar alguns deles”. Paulo não 
descreve uma conversão nacional ou étnica garantida. Ele não 

65



 

diz que “todo o Israel segundo a carne será salvo como um 
bloco, independentemente de sua resposta”. Ele fala no registro 
da teologia do remanescente — “alguns”, não todos; indivíduos 
arrependidos, não uma anistia nacional indiscriminada. E 
quando ele fala da restauração deles, ele a apresenta como uma 
possibilidade concreta condicionada à resposta deles a Cristo: 
“Se eles não permanecerem na incredulidade, serão enxertados, 
pois Deus é poderoso para enxertá-los de novo” (Romanos 
11:23). Essa única frase anula a interpretação sionista. Paulo não 
promete um reavivamento nacional garantido; ele oferece uma 
restauração individual condicional. O “se” importa. Os “eles” 
não são uma nação abstrata e futura; são seus contemporâneos 
— seus companheiros israelitas — que ele anseia ver 
provocados à inveja e atraídos a Cristo por meio da bênção 
visível que agora repousa sobre os gentios crentes. 
 
   Mas isso não é mera ilusão. O Novo Testamento registra, na 
história real, que esse enxerto de judeus de volta à árvore de fato 
aconteceu — em grande escala. A história começa no 
Pentecostes, onde o primeiro grande enxerto ocorre não entre 
gentios, mas entre judeus. Pedro se levanta em Jerusalém e se 
dirige a “homens da Judeia e a todos vocês que moram em 
Jerusalém” (Atos 2:14), e Lucas nos diz que havia “judeus 
morando em Jerusalém, homens piedosos, vindos de todas as 
nações debaixo do céu” (Atos 2:5). Após o sermão de Pedro, 
quando ele anuncia que Jesus crucificado é “Senhor e Cristo” 
(Atos 2:36), o texto nos diz que “os que aceitaram a sua palavra 
foram batizados, e naquele dia foram acrescentadas cerca de três 
mil pessoas” (Atos 2:41). Essas três mil pessoas eram judeus. 
Isso não é uma nota de rodapé; é um reavivamento. É a primeira 
grande onda de ramos sendo enxertados de volta na árvore. 
 

66



 

   E a onda não para por aí. Em Atos 4, depois que Pedro e João 
pregam novamente, “muitos dos que ouviram a mensagem 
creram, e o número de homens chegou a cerca de cinco mil” 
(Atos 4:4). Novamente, trata-se de judeus em Jerusalém, 
respondendo ao evangelho e se unindo à igreja. Lucas registra 
mais tarde que “a palavra de Deus se espalhava, e o número de 
discípulos aumentava muito em Jerusalém, e muitos sacerdotes 
se tornavam obedientes à fé” (Atos 6:7). Sacerdotes, os mesmos 
homens cujo sustento estava ligado ao sistema do templo, estão 
abandonando as sombras e se apegando à Substância. Se isso 
não é um enxerto do primeiro século, a palavra não tem 
significado. Quando Paulo retorna a Jerusalém em Atos 21, 
Tiago e os presbíteros lhe dizem: “Vês, irmão, quantos milhares 
há entre os judeus que creram” (Atos 21:20). A expressão que 
Tiago usa é literalmente “muitas miríades” — dezenas de 
milhares. Lucas quer que você sinta a dimensão: não se trata de 
um pequeno fluxo de judeus convertidos; é uma inundação. 
 
   Essa integração não se limita a Jerusalém. Desde o início, 
judeus da diáspora são levados a Cristo por todo o mundo 
romano. No próprio Pentecostes, a multidão inclui judeus e 
prosélitos de “partos, medos e elamitas, e habitantes da 
Mesopotâmia, Judeia e Capadócia, Ponto e Ásia, Frígia e 
Panfília” e de outras regiões (Atos 2:9-11). Os convertidos não 
permanecem em Jerusalém; retornam às suas terras natais como 
ramos vivos, agora ligados ao Messias, levando a vida da raiz às 
sinagogas e comunidades por todo o império. Todo o padrão 
missionário de Paulo — “primeiro ao judeu e também ao grego” 
(Romanos 1:16) — pressupõe uma integração contínua dos 
judeus. Em cidade após cidade, ele entra na sinagoga, prega 
sobre Cristo, vê alguns judeus crerem e observa outros 
endurecerem a fé. O livro de Atos é um relato de viagem que 

67



 

descreve exatamente o que Romanos 11: alguns ramos 
quebrados por incredulidade, outros ramos — judeus e gentios 
— enxertados pela fé. 
 
   A história do primeiro século, portanto, não nos deixa com 
um enigma; ela nos dá um padrão. Paulo ansiava por “salvar 
alguns deles” (Romanos 11:14), e Deus respondeu a esse anseio 
nos incontáveis judeus que creram em Jerusalém, na Judeia e em 
toda a diáspora. Muitos dos mesmos homens que antes se 
opunham a Cristo foram trazidos a Cristo. Muitos que antes se 
apegavam ao templo passaram a adorar o verdadeiro Templo. 
Muitos que antes confiavam na linhagem sanguínea passaram a 
confiar no sangue — o sangue de Cristo. Esse é o enxerto que 
Romanos 11 antecipa e que o Novo Testamento documenta. 
Um grande reavivamento judaico ocorreu no primeiro século. 
Paulo o viu. Paulo participou dele. Paulo se alegrou com ele. A 
noção de que Romanos 11 ainda aguarda um futuro 
reavivamento étnico e nacional não é apenas desnecessária; é um 
insulto ao que Deus já fez naqueles dias. 
 
   Uma vez reconhecida essa realidade, a estrutura futurista 
desmorona. Paulo não está oferecendo uma promessa futura à 
igreja; ele está interpretando seu próprio momento na história da 
redenção. Os galhos quebrados eram seus contemporâneos que 
persistiram na incredulidade. Os galhos enxertados eram seus 
contemporâneos que se converteram a Cristo. A oliveira não 
permaneceu dormente por dois mil anos, aguardando um 
projeto sionista moderno. Ela pulsava com vida no primeiro 
século, quando dezenas de milhares de judeus e multidões de 
gentios foram unidos ao mesmo Messias, na mesma árvore, pela 
mesma fé. Com esse enxerto do primeiro século estabelecido de 
forma indiscutível, estamos prontos para retornar à frase que 

68



 

causou tanta confusão e perguntar: à luz de tudo isso, o que 
Paulo quer dizer com “a plenitude dos gentios”, e quando essa 
plenitude chegou? 

 
Parte 5 

- “A Plenitude dos Gentios” - 
 

   A expressão de Paulo “a plenitude dos gentios” (τὸ πλήρωμα 
τῶν ἐθνῶν) em Romanos 11:25 foi catastroficamente mal 
interpretada pelo sionismo futurista e seus correlatos 
dispensacionalistas. Em vez de permitir que Paulo definisse seus 
próprios termos em seu próprio contexto, eles importaram uma 
lacuna de dois milênios para um texto cuja urgência, ritmo e 
horizonte profético são inequivocamente do primeiro século. 
Paulo não está prevendo toda a Era da Igreja. Ele não está 
prevendo vinte séculos de avanço do evangelho antes que Israel 
tenha outra chance. E certamente não está propondo que Deus 
esteja esperando até que “toda nação da terra” ou “todo gentio 
que será salvo” entre em massa no reino. Essa ideia é estranha 
ao argumento de Paulo, estranha ao seu vocabulário e estranha à 
atmosfera escatológica do Novo Testamento. Em vez disso, 
Paulo está descrevendo a mesma evangelização iminente e 
ekoumênica que Jesus prometeu em Mateus 24:14: “Este 
evangelho do reino será pregado em todo o mundo (οἰκουμένη), 
como testemunho a todas as nações, e então virá o fim”. Não o 
fim do cosmos material, mas o fim da era da Antiga Aliança; não 
o globo terrestre, mas o mundo romano. Paulo está antecipando 
esse evento específico — o evangelho permeando o Império 
Romano como precursor do retorno do Senhor à aliança contra 
o Israel apóstata — e ele se vê como um dos principais 
catalisadores que levarão essa profecia à beira do cumprimento. 

69



 

 
   As cartas de Paulo confirmam repetidamente que ele 
acreditava estar vivendo no auge dos tempos, e não no prelúdio 
de um enorme hiato profético. Em 1 Coríntios 10:11, ele 
escreve: “O fim dos tempos chegou para nós”, mostrando que a 
era da Antiga Aliança estava chegando ao fim e a era da Nova 
Aliança estava despontando em sua própria geração. Em 1 
Coríntios 7:29-31, ele insiste: “O tempo se encurtou… a 
aparência deste mundo (σχῆμα) está passando”, referindo-se não 
à destruição do universo físico, mas ao declínio e à obsolescência 
da ordem da Antiga Aliança, que Hebreus 8:13 diz estar “prestes 
a desaparecer”. Todo esse momento de transição era sensível ao 
tempo, historicamente situado e profeticamente limitado ao 
primeiro século. É dentro dessa estrutura teológica e 
escatológica que a expressão “plenitude dos gentios” deve ser 
compreendida. 
 
   A linguagem da iminência permeia os escritos de Paulo porque 
ele esperava que o evangelho envolvesse a comunidade romana 
durante sua própria vida. Romanos 15:19 declara que ele já havia 
pregado “desde Jerusalém até a Ilíria”, e no versículo 24 ele 
revela seu anseio de evangelizar Roma e a Espanha — porque 
via sua missão como um acelerador divinamente designado para 
a vinda de Cristo da aliança. Em Romanos 13:11-12, ele escreve: 
“A noite está quase terminando; o dia está próximo”, marcando 
a proximidade do alvorecer da Nova Aliança. Em Filipenses 4:5, 
ele ecoa isso ao afirmar: “O Senhor está perto”. Em Romanos 
16:20, ele promete: “O Deus da paz em breve esmagará Satanás 
debaixo dos vossos pés”, ligando a primeira promessa do 
evangelho em Gênesis 3:15 a um cumprimento romano 
próximo, não a uma escatologia remota. O futurismo do 
sionismo exige que todas essas passagens sejam arrancadas de 

70



 

sua órbita da aliança. Mas Paulo as fundamenta firmemente na 
urgência de sua missão apostólica: o evangelho vai varrer o 
mundo romano, o Dia da Aliança do Senhor está se 
aproximando e o Israel endurecido será julgado dentro desta 
geração. 
 
   Essa leitura é confirmada pelo conjunto mais amplo dos 
escritos paulinos. Em 1 Tessalonicenses 2:14-16, ele declara que 
a ira “chegou até o fim sobre eles”, mostrando que os juízos 
anunciados por Jesus em Mateus 23-24 já haviam começado. Em 
1 Tessalonicenses 4-5, ele diz que “nós, os que estivermos vivos 
e permanecermos”, testemunharemos a parusia, a vinda de 
Cristo em juízo,3 conforme a aliança. Em 2 Tessalonicenses 1:6-
10, ele promete “alívio para vocês, os aflitos”, no exato 
momento em que Deus traz vingança ardente sobre seus 
perseguidores — os judeus do primeiro século —, tornando 
impossível qualquer reinterpretação futurista. Em 2 
Tessalonicenses 2:1-8, ele ensina que o “homem da iniquidade” 
já estava presente, já havia sido contido e seria destruído pela 
iminente vinda de Cristo. Esta não é uma profecia de alguma 
figura anticristo distante, milênios no futuro, mas a convulsão 
final da ordem da Antiga Aliança, à medida que seus líderes 
resistiam ao evangelho. Tudo isso reforça o mesmo ponto: a 

                                                           
3 Nota do tradutor – embora claramente 1ª Tessalonicenses 4 ensine a Segunda Vinda 
de Cristo e a ressurreição dos mortos, não é de se duvidar que os primeiros cristãos 
pudessem pensar sobre eles mesmos como sendo “nós, os que estivermos vivos e 
permanecermos” como sendo referência a parousia (vinda, chegada) de Cristo em 
juízo contra Jerusalém no ano 70 d.C. Conforme a maneira hebraica de pensar é bem 
possível que eles pudessem ver a profecia como “bloco único, comprimido”. Ou seja, 
poderiam pensar que após o Evangelho do Reino ser pregado em todas as nações do 
Império Romano (Mateus 24:14), e a consequente destruição de Jerusalém no ano 70 
d.C., pudesse na sequência trazer a Segunda Vinda de Cristo e a ressurreição dos 
mortos.      

71



 

escatologia de Paulo é do primeiro século. Seu horizonte é do 
primeiro século. Sua iminência é do primeiro século. E sua 
“plenitude dos gentios” é do primeiro século. 
 
   Quando Paulo fala da “plenitude dos gentios”, ele está 
descrevendo o momento em que o evangelho se espalhou pelo 
mundo romano com tamanha intensidade espiritual que o 
cronograma judicial de Deus atingiu seu tempo determinado. 
Isso se encaixa perfeitamente com sua citação de Isaías em 
Romanos 9:27-28, onde ele diz que Deus “terminará a obra e a 
abreviará… sobre a terra” (ἐπὶ τῆς γῆς), apontando diretamente 
para a terra de Israel e o julgamento vindouro. Da mesma forma, 
em Romanos 11:15, ele proclama: “Se a rejeição deles é a 
reconciliação do mundo”, mostrando que a queda de Israel já 
estava em curso e já estava produzindo uma reconciliação 
mundial pela aliança. Paulo não está descrevendo a futura queda 
de Israel; ele está descrevendo seu colapso presente. E a 
explosão do evangelho em todo o mundo gentio foi o próprio 
meio pelo qual esse colapso estava sendo levado à sua 
consumação. 
 
   Essa interpretação é reforçada pelo argumento de Paulo em 
Gálatas. Em Gálatas 4:21-31, a alegoria das duas alianças 
culmina com a advertência de que a “Jerusalém atual” (o sistema 
da Antiga Aliança) logo seria “expulsa”, ecoando a expulsão de 
Agar e antecipando a destruição de 70 d.C. Em Gálatas 1:4, 
Paulo diz que Cristo os estava libertando desta “presente era 
má” — a era da Antiga Aliança, que Hebreus 9:26 diz estar 
terminando naquele tempo. Em 2 Coríntios 3, ele afirma 
repetidamente que a Antiga Aliança estava “desvanecendo”, 
“chegando ao fim” e “prestes a desaparecer”. Este é o mundo 
em que Paulo vive. Este é o momento escatológico que ele 

72



 

interpreta. E é nesse contexto de crescente convulsão da aliança 
que Paulo situa a expressão “plenitude dos gentios”. 
 
   Na visão de Paulo, o avanço mundial (oikoumênico) do 
evangelho era a condição necessária para o julgamento final 
sobre Israel, exatamente como Jesus havia predito. É por isso 
que Paulo estava tão empenhado em chegar a Roma. É por isso 
que ele disse aos tessalonicenses que a revelação de Cristo estava 
próxima. É por isso que ele disse aos coríntios que a forma do 
mundo da Antiga Aliança estava desaparecendo. E é por isso 
que ele assegurou aos cristãos romanos que Deus “em breve” 
esmagaria Satanás sob seus pés — porque todo o mundo 
romano estava prestes a passar pela transformação sísmica da 
aliança desde o Sinai. Paulo via seu evangelismo não apenas 
como edificação de igrejas, mas como uma guerra escatológica. 
Cada gentio convertido, cada igreja plantada, cada proclamação 
apostólica impulsionava o evangelho cada vez mais fundo no 
mundo romano, apressando a queda do velho mundo e 
inaugurando o esplendor do novo. 
 
   Assim, “a plenitude dos gentios” não é futurista. Não é 
sionista. Não se trata de um período de espera de dois mil anos. 
Trata-se da onda do evangelho, repleta do Espírito Santo, que se 
propagou pelo Império Romano nas décadas entre o 
Pentecostes e a destruição de Jerusalém — uma onda que o 
próprio Paulo propagou, antecipou e acreditou que culminaria 
no retorno da aliança de Cristo. E culminou. Quando o mundo 
romano foi evangelizado, quando as nações da Oikoumene 
receberam a proclamação apostólica, o cálice da dureza do Israel 
da Antiga Aliança estava cheio. O julgamento ocorreu em 70 
d.C. E com esse julgamento, o mistério secular foi revelado, o 
reino da Nova Aliança foi entronizado e a plenitude dos gentios 

73



 

se concretizou — tanto como realidade histórica quanto como 
prelúdio divino para a salvação do remanescente. 

 
Parte 6 

- “Todo o Israel Será Salvo” -  
 

   Quando Paulo declara: “e assim todo o Israel será salvo” 
(Romanos 11:26), ele não está abandonando repentinamente o 
significado contextual do termo “Israel” que ele 
meticulosamente manteve ao longo do capítulo. O 
“endurecimento parcial” (πώρωσις) recaiu sobre o Israel étnico, 
não sobre a igreja, não sobre os crentes gentios e não sobre uma 
abstração simbólica. Paulo está falando sobre o povo histórico 
descendente de Abraão segundo a carne — o mesmo povo pelo 
qual ele lamentou “com grande tristeza e luto constante” 
(Romanos 9:2-3). Arrancar “Israel” de seu referente no versículo 
25 e redefini-lo no versículo 26 é cometer o equivalente 
interpretativo de uma amputação: cortar o membro que você 
está tentando curar. O contexto nos obriga a dizer o que o 
próprio Paulo está dizendo: o Israel em Romanos 11 é o Israel 
étnico, endurecido, resistente, tropeçando, mas ainda possuindo 
em si o remanescente eleito que Deus prometeu desde o 
princípio. 
 
   E esse endurecimento não é nenhum mistério. É uma das 
realidades mais amplamente comprovadas em toda a Escritura. 
O próprio Jesus explicou: “A vocês foi dado o conhecimento 
dos mistérios do Reino… mas a eles não” (Mateus 13:11). 
Marcos mantém o mesmo julgamento: “Para que, vendo, vejam 
e não percebam… para que não se convertam e sejam 
perdoados” (Marcos 4:12). Em Lucas, Jesus diz aos seus 

74



 

discípulos: “A vocês foi dado o conhecimento… mas aos 
outros, por parábolas” (Lucas 8:10). João afirma explicitamente 
que “apesar de ter realizado tantos sinais diante deles, eles não 
creram nele”, cumprindo a profecia de Isaías de que “cegou os 
seus olhos e endureceu os seus corações” (João 12:37-40). Atos 
continua esse tema sem interrupção: Estêvão acusa Israel de 
“sempre resistir ao Espírito Santo” (Atos 7:51); Paulo adverte os 
ouvintes da sinagoga: “Cuidado… para que não vos sobrevenha 
o que foi dito nos profetas” (Atos 13:40-41); e, no final de Atos, 
o veredicto apostólico se confirma, como Paulo afirma: “o 
coração deste povo se endureceu” (Atos 28:27). Paulo relembra 
a mesma realidade em suas cartas: Israel se tornou “fútil em seus 
pensamentos” (Romanos 1:21), “tropeçou na pedra de tropeço” 
(Romanos 9:32), “não se submeteu à justiça de Deus” (Romanos 
10:3), seus “olhos se obscureceram” (Romanos 11:10), sua 
“mente se endureceu” (2 Coríntios 3:14) e a ira de Deus 
“abateu-se sobre eles em toda a sua plenitude” (1 
Tessalonicenses 2:16). Quem nega o endurecimento do coração 
de Israel ou nunca leu o Novo Testamento ou se recusa a 
acreditar no que ele diz claramente. 
 
   Mas aqui está o ponto crucial: o endurecimento de Israel foi 
parcial, não total (Romanos 11:25). E se o endurecimento foi 
parcial, então a salvação também é parcial — não em qualidade, 
mas em alcance. “Todo o Israel” não significa cada judeu sem 
exceção. Significa a totalidade dos judeus eleitos, o remanescente 
completo, o número total de israelitas que Deus escolheu antes 
da fundação do mundo, que o Pai deu ao Filho e que o Espírito 
Santo trouxe a Cristo no primeiro século. Paulo já definiu 
“Israel” nesses termos em Romanos 9:6: “Nem todos os que são 
descendentes de Israel são Israel”. Esse versículo é a chave 
interpretativa. Dentro do Israel étnico está o verdadeiro Israel, e 

75



 

o verdadeiro Israel consiste no remanescente crente que Deus 
preserva pela graça. Paulo reforça isso em Romanos 11:5: 
“Agora, porém, existe um remanescente segundo a graça 
escolhida por Deus”. Se a expressão “todo o Israel” no versículo 
26 incluísse judeus endurecidos, incrédulos e impenitentes, o 
argumento de Paulo ruiria por si só. Mas Paulo não está 
apagando tudo o que acabou de argumentar; ele está levando a 
questão ao seu clímax, baseado na aliança. 
 
   A frase “e assim todo o Israel será salvo” (καὶ οὕτως) não 
significa “depois” ou “mais tarde”. Significa “desta maneira”, 
“deste modo” ou “assim”. Paulo está explicando como a 
salvação de Israel se desenrola — não quando. Israel será salvo 
desta maneira — através do padrão que ele acabou de descrever: 
(1) um endurecimento parcial do Israel étnico, (2) a inclusão dos 
gentios na comunidade da aliança e (3) a salvação dos judeus 
eleitos naquela geração, provocada pelo ciúme. Essa sequência 
aconteceu. Está documentada em Atos, explicada nas epístolas e 
confirmada pela história. Os judeus eleitos foram salvos. Os 
judeus endurecidos foram julgados. E o remanescente — salvo 
exatamente da maneira que Paulo descreveu — tornou-se o 
fundamento do Israel da Nova Aliança. 
 
   Essa interpretação é reforçada pelos textos que Paulo cita em 
Romanos 11:26-27. Quando ele cita Isaías, “O Libertador virá 
de Sião”, ele não está prevendo uma futura descida de Cristo no 
fim da história mundial. Cristo já havia vindo. Cristo já estava 
removendo a impiedade de Jacó. Cristo já estava salvando o 
remanescente por meio do evangelho. O Libertador não veio 
para remover a impiedade de um futuro Israel nacional; Ele veio 
para salvar os eleitos de Israel no primeiro século e julgar a 
nação endurecida em 70 d.C. A promessa de Isaías se cumpre 

76



 

não pela conversão de um estado político moderno, mas pela 
salvação do remanescente nos dias de Paulo. É por isso que 
Paulo pode dizer, no presente, “Ele está removendo a impiedade 
de Jacó”. Está acontecendo. Está se desenrolando em tempo 
real. É a experiência vivida da era apostólica. 
 
   E quando ele acrescenta: “Esta é a minha aliança com eles, 
quando eu tirar os seus pecados” (Romanos 11:27), Paulo não 
está descrevendo uma futura conversão em massa do Israel 
étnico. Ele está descrevendo as bênçãos da Nova Aliança que já 
estão sendo derramadas sobre o remanescente. Seus pecados 
estão sendo removidos. Seus corações estão sendo 
circuncidados. Eles estão sendo enxertados em Cristo. Os ramos 
endurecidos estão sendo cortados; os ramos crentes estão sendo 
restaurados. Esta é a salvação de Israel — o Israel dentro de 
Israel — os judeus eleitos do primeiro século que abraçaram seu 
Messias e se tornaram o núcleo do Israel de Deus. 
 
  É por isso que a leitura preterista não é apenas plausível, mas 
inevitável. Não se trata de uma opção interpretativa; é a única 
leitura que honra o contexto, a teologia da aliança, o pano de 
fundo profético, a precisão lexical, o cumprimento histórico e o 
próprio testemunho de Paulo. “Todo o Israel” significa todo o 
Israel eleito, salvo da maneira que Paulo acabou de descrever — 
por meio do abrandamento de um remanescente em meio a uma 
nação endurecida, por meio do enxerto de gentios que provocou 
ciúmes nos judeus e por meio da formação de um único povo da 
aliança composto por judeus e gentios juntos em Cristo. Este 
Israel — este Israel expandido pelo remanescente, enriquecido 
pelos gentios e centrado no Messias — é o Israel de Deus 
(Gálatas 6:16). Não um Estado-nação moderno. Não um 

77



 

coletivo étnico. Não um projeto geopolítico. Mas o povo 
redimido de Deus em Cristo. 
 
   O sionismo desmorona aqui. O futurismo se dissolve aqui. O 
dispensacionalismo se desintegra aqui. A graça soberana de 
Deus, ao eleger um remanescente, salvá-lo no primeiro século e 
enxertá-lo com os gentios crentes, cria o único e verdadeiro 
Israel que Paulo vislumbrou. “Todo o Israel” foi salvo — não 
adiado, não postergado, não à espera de uma bandeira, um 
parlamento ou um Estado, mas cumprido no remanescente do 
Messias e manifestado na igreja que é o Seu corpo. 

 
Parte 7  

- O Verdadeiro Fim do Mundo - 
 

   Romanos 11 não é um apêndice da teologia de Paulo, nem um 
trecho deslocado no meio de sua carta, nem uma alusão 
enigmática a um milênio futuro distante. Romanos 11 é o pavio 
teológico que permeia todo o cânone do Novo Testamento, a 
arquitetura oculta que explica Mateus 24, o motor doutrinário 
que impulsiona a destruição de Jerusalém e a lógica da aliança 
que une cada proclamação apostólica de iminência. Paulo não 
está construindo um argumento que permanecerá adormecido 
por dois mil anos; ele está interpretando os próprios eventos que 
Jesus disse que se desenrolariam antes do fim daquela geração. 
Quando Jesus profetizou a queda de Jerusalém, a desolação do 
templo, o julgamento sobre os transgressores da aliança e a 
vindicação do seu povo, ele estava descrevendo o mesmo 
momento histórico-redentor que Paulo interpreta em Romanos 
11. Um é profecia; o outro é teologia. Um é a predição; o outro 
é a explicação. E ambos convergem inexoravelmente em 70 d.C. 

78



 

 
   A chave está na aliança, não na etnia. Jesus proclamou o fim 
da ordem da Antiga Aliança — seu templo, seus sacrifícios, seu 
sacerdócio, seus privilégios genealógicos — e situou esse fim 
precisamente durante a vida de seus contemporâneos. Paulo 
fornece o arcabouço teológico que torna esse fim não apenas 
possível, mas necessário. Para Paulo, a Antiga Aliança não 
poderia sobreviver à chegada do Messias, ao derramamento do 
Espírito e à salvação do remanescente. Uma aliança construída 
sobre sombras não pode coexistir com Aquele que é a 
substância. Uma aliança construída sobre promessas não pode 
permanecer depois que a Promessa se cumpriu. Uma aliança 
construída em torno da descendência genealógica não pode 
subsistir depois que a verdadeira Semente chegar. E uma aliança 
construída em torno da distinção entre judeu e gentio não pode 
continuar depois que Cristo criou um novo homem. O fim do 
Velho Mundo não era opcional; era exigido pela lógica da 
redenção. Jesus o proclamou como julgamento. Paulo o explica 
como aliança. 
 
   É por isso que Romanos 11 é a sentença de morte teológica 
do futurismo. O futurismo pressupõe um mundo da Antiga 
Aliança ainda vivo, um arranjo mosaico ainda vinculativo, um 
Israel genealógico ainda privilegiado e um ponto de virada 
futuro na história da redenção. Mas Paulo vê a Antiga Aliança 
como já em processo de desmantelamento — “desvanecendo” 
(2 Coríntios 3:11), “envelhecendo” (Hebreus 8:13), “passando” 
(1 Coríntios 7:31), “condenada” (2 Coríntios 3:9) e “prestes a 
desaparecer” (Hebreus 8:13). O futurismo insiste que o 
endurecimento de Israel continua indefinidamente; Paulo diz 
que esse endurecimento já havia ocorrido, já havia definido sua 
geração, já havia provocado a salvação do remanescente e já 

79



 

estava levando à iminente eliminação da nação incrédula. O 
futurismo imagina uma futura conversão do Israel étnico; Paulo 
situa a conversão de “todo o Israel” — o remanescente eleito — 
em sua própria geração. O futurismo imagina o Libertador 
“vindo de Sião” no fim da história; Paulo cita Isaías porque 
Cristo já estava removendo a impiedade de Jacó por meio da 
pregação do evangelho. O futurismo imagina que a plenitude 
dos gentios exige que o mundo inteiro seja evangelizado; Paulo a 
vincula diretamente à evangelização do mundo romano 
(οἰκουμένη), a própria missão que definiu seu chamado 
apostólico e que Jesus disse que deveria ser concluída antes de 
Sua vinda da aliança em juízo. O futurismo desmorona não por 
causa de um único versículo, mas porque Romanos 11 
representa a impossibilidade teológica do futurismo. 
 
   Ao mesmo tempo, Romanos 11 é uma repreensão ao 
supersessionismo grosseiro, porque se recusa a separar o 
remanescente de suas raízes da aliança. Paulo não diz que Deus 
rejeitou o Seu povo; ele diz o oposto. Deus preservou o Seu 
povo no remanescente. O remanescente é Israel. O 
remanescente são os herdeiros. O remanescente carrega adiante 
as promessas, as alianças e a glória. O que foi podado em 70 d.C. 
não foi Israel, mas a incredulidade. A árvore sobreviveu. O 
remanescente sobreviveu. A aliança sobreviveu. E os gentios 
foram enxertados em um Israel vivo — não o substituindo, não 
o descartando, mas unindo-se a ele, expandindo-o e 
glorificando-o. A igreja não é um parêntese; a igreja é o 
florescimento de Israel. A Nova Aliança não é um desvio; é o 
cumprimento da promessa abraâmica. E 70 d.C. não foi Deus 
descartando Israel; foi Deus descartando a casca de uma nação 
incrédula para que Israel — o verdadeiro Israel, o Israel de Deus 
— pudesse herdar o mundo. 

80



 

 
   Essa síntese — a profecia de Jesus e a teologia de Paulo — 
explode o sionismo moderno em seus fundamentos. O sionismo 
pressupõe que a nação que foi endurecida, julgada e exterminada 
retém o título da aliança. Romanos 11 diz o contrário. O 
sionismo imagina que a nação da Antiga Aliança será restaurada. 
Romanos 11 diz que essa nação foi podada. O sionismo imagina 
uma aliança futura com o Israel terreno. Romanos 11 diz que a 
Nova Aliança é a aliança de Deus com o remanescente. O 
sionismo imagina que o Israel genealógico permanece o povo 
escolhido de Deus. Romanos 11 diz que somente o 
remanescente — os judeus crentes unidos a Cristo — é Israel. O 
sionismo imagina que as promessas pertencem ao Estado 
moderno. Romanos 11 diz que as promessas pertencem a Cristo, 
a verdadeira Semente, e a todos os que estão nEle. O sionismo 
imagina que a história deve esperar por Israel. Romanos 11 diz 
que Israel já veio — o Israel de Deus, o remanescente 
expandido, exaltado em Cristo, habitado pelo Espírito, que 
enche o mundo com o conhecimento do Senhor. O sionismo 
não é meramente um erro teológico; é uma impossibilidade da 
aliança. O ano 70 d.C. foi a própria rejeição de Deus ao 
sionismo, antes mesmo de o sionismo existir. 
 
   E quando tudo isso é visto em conjunto — a profecia da 
aliança de Jesus, a teologia da aliança de Paulo, a salvação do 
remanescente no primeiro século, a incorporação dos gentios, o 
endurecimento e a poda do Israel incrédulo e a entronização do 
reino da Nova Aliança — o quadro se torna inequivocamente 
claro. Romanos 11 não está nos apontando para um futuro 
avivamento. Romanos 11 está nos apontando para o clímax da 
história da redenção no primeiro século. Está explicando por 
que o ano 70 d.C. teve que acontecer, por que a Antiga Aliança 

81



 

teve que morrer, por que a Nova Aliança teve que surgir, por 
que o remanescente teve que ser salvo, por que os gentios 
tiveram que ser incluídos e por que a profecia de Jesus e a 
teologia de Paulo são duas faces da mesma moeda da aliança. 
Romanos 11 é o momento em que toda a Bíblia se torna nítida. 
É a lente unificadora através da qual a transição do Antigo para 
o Novo se torna não apenas inteligível, mas inevitável. Jesus 
declarou o fim. Paulo explica o fim. O ano 70 d.C. realiza o fim. 
E a igreja — judeus e gentios juntos, enxertados em uma só 
árvore viva — emerge do outro lado como o único e verdadeiro 
Israel que encherá as nações com a glória de Deus. 

 
Parte 8  

— O Mundo Depois do Fim do Mundo — 
 

   Quando o Velho Mundo terminou em 70 d.C., Deus não 
deixou um vácuo. Ele não simplesmente demoliu o templo, 
dispersou a nação e saiu de cena na história. O fim da era foi 
simultaneamente o início de um novo mundo — um mundo no 
qual Romanos 11, Efésios 2–3 e Gálatas 3–4 convergem em 
uma única e radiante realidade. Jesus havia prometido que o 
“fim dos tempos” cairia sobre seus contemporâneos (Mateus 
24:3, 34). Paulo proclamou que “o fim dos tempos chegou para 
nós” (1 Coríntios 10:11). O autor de Hebreus declarou que a 
Antiga Aliança estava “envelhecendo e prestes a desaparecer” 
(Hebreus 8:13) e que Deus estava abalando “não só a terra, mas 
também o céu”, removendo “as coisas que podem ser abaladas” 
para que “as coisas que não podem ser abaladas permaneçam” 
(Hebreus 12:26–27). Quando Jesus falou sobre “o céu e a terra 
passarem” (Mateus 24:35), Ele não estava profetizando a 
aniquilação do cosmos físico; Ele estava anunciando a 

82



 

dissolução do cosmos da Antiga Aliança — seu templo, seu 
sacerdócio, seu mundo sacrificial. Hebreus nos diz que o abalo e 
a remoção já estavam em curso. O ano 70 d.C. foi o momento 
histórico visível em que esse abalo atingiu seu fim determinado e 
o mundo da Antiga Aliança finalmente desmoronou. 
 
   Nesse colapso, a oliveira que você vem rastreando é a mesma 
realidade que Paulo descreve em Efésios 2–3. A única árvore de 
Romanos 11 é o único novo homem de Efésios 2. Os ramos — 
judeus e gentios — enxertados em Cristo são as pedras — 
judeus e gentios — edificadas juntas em “um só novo homem”, 
“um só corpo” e “um só templo” (Ef 2:14–22). O mistério que 
Paulo celebra em Efésios 3 — que “os gentios são coerdeiros, 
membros do mesmo corpo e participantes da promessa em 
Cristo Jesus por meio do evangelho” (Ef 3:6) — é simplesmente 
a oliveira vista de outro ângulo. Em Romanos 11, os gentios são 
enxertados na raiz. Em Efésios 2, os gentios são aproximados e 
integrados ao mesmo templo sagrado. Em Gálatas 3–4, aqueles 
que pertencem a Cristo são descendentes de Abraão, herdeiros 
segundo a promessa (Gl 3:16, 29), e a Jerusalém atual, 
escravizada e condenada à expulsão, dá lugar à Jerusalém livre 
celestial (Gl 4:21–31). É uma só realidade: um só povo da 
aliança, uma só humanidade, um só templo, uma só árvore, um 
só Israel de Deus, ressurgindo das cinzas do velho mundo. 
 
   A própria história testemunha que algo que marcou o fim e o 
início do mundo aconteceu naquela geração. Josefo, que não era 
amigo de Cristo, descreve a Guerra Judaica e a queda de 
Jerusalém como uma devastação sem precedentes para uma 
cidade ou um povo, uma catástrofe na qual, em suas palavras, 
“nenhuma outra cidade jamais sofreu tais coisas” e “nenhuma 
geração desde o princípio do mundo” suportou tamanha 

83



 

miséria. Ele pensava em termos de política e tragédia; Jesus já 
havia fornecido o contexto teológico: estes eram “os dias da 
vingança, para que se cumpram todas as coisas que estão 
escritas” (Lucas 21:22). Os ramos que perseguiram os profetas, 
crucificaram o Senhor, caçaram os apóstolos e completaram a 
medida de seus pais foram finalmente cortados. O antigo céu e a 
antiga terra do mundo da aliança de Israel desapareceram. E do 
outro lado não havia um vácuo, nem um intervalo, mas um 
reino. 
 
   Esse reino não espera por uma dispensação futura. Uma vez 
que o mundo da Antiga Aliança foi julgado e removido, o reino 
da Nova Aliança ficou livre para se expandir sem impedimentos. 
A pedra cortada sem mãos que atingiu a antiga estátua em 
Daniel 2 não parou; começou a crescer e a encher a terra. O 
grão de mostarda nas parábolas de Jesus não permaneceu apenas 
um grão; começou a se tornar a maior das plantas do jardim, 
dando sombra às nações. O fermento não ficou parado na 
massa; começou a se espalhar por toda ela. O ponto de 
Romanos 11 não é que Deus um dia retornará a uma aliança 
aposentada; é que o povo da aliança, reconstituído em Cristo, 
herdará o mundo. Uma vez que os céus e a terra da Antiga 
Aliança foram abalados, o reino inabalável permaneceu (Hebreus 
12:28) — um reino designado não para cintilar nas margens da 
história, mas para avançar, discipular e transformar as nações. 
 
   É aqui que o horizonte pós-milenar se torna inevitável. Se o 
ano 70 d.C. foi o verdadeiro fim do mundo — o fim do mundo 
da Antiga Aliança — então a era em que vivemos não é uma 
espera, não é uma sala de espera cósmica, mas o longo e 
crescente dia do reinado de Cristo. O Israel de Deus que 
emergiu daquele julgamento — judeus e gentios juntos, 

84



 

enxertados em uma só árvore, edificados em um só templo, 
formados em um só novo homem — é o próprio instrumento 
que Cristo usa para discipular as nações. A plenitude dos gentios 
que sinalizou o fim da velha era é o pagamento inicial de uma 
história muito maior: o evangelho avançando, as nações afluindo 
ao monte do Senhor, a terra se enchendo do conhecimento de 
Deus como as águas cobrem o mar. Romanos 11, lido 
corretamente, não nos faz olhar para trás, aguardando uma 
Antiga Aliança ressuscitada. Ele nos lança adiante na história, 
confiantes de que o reino que sobreviveu ao fim do mundo é o 
reino que sobreviverá a todos os rivais e permanecerá quando 
todas as outras ordens tiverem se desintegrado em pó. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

85



 

 

- Conclusão – 
_________ 

 
 
 

   Quando Paulo terminou Romanos 11, ele não estava 
esboçando o tênue contorno de uma esperança futura; ele estava 
anunciando o fim de uma era. O velho mundo — o mundo do 
privilégio genealógico, das sombras sacerdotais, da fumaça do 
templo, das fronteiras territoriais e da hierarquia hereditária — 
estava morrendo sob o peso da chegada do Messias. Ele gemia 
sob os passos Daquele que cumpriu todas as promessas que seus 
símbolos apenas sussurravam. E quando Cristo ressuscitou, o 
Novo Mundo ressuscitou com Ele. Romanos 11 é o obituário 
do Velho Mundo, o ano 70 d.C. é o seu funeral, e Pentecostes é 
a certidão de nascimento do Novo. Isso não é poesia; é teologia 
paulina. Os ramos que foram cortados representavam os 
israelitas incrédulos do primeiro século; os ramos enxertados 
representavam os judeus eleitos e os gentios crentes daquela 
mesma geração; a árvore que sobreviveu à poda foi o Israel de 
Deus; e o mundo que emergiu dessa grande transição é o mundo 
que agora habitamos — um mundo onde Cristo reina sem rival, 
sem competição, sem um segundo povo escolhido, sem uma 
aliança paralela e sem um futuro renascimento genealógico. 
 
   O futurismo morreu no momento em que o templo caiu; o 
sionismo morreu no momento em que a Oliveira foi 
reconstituída em Cristo; o dispensacionalismo morreu no 

86



 

momento em que a Antiga Aliança foi declarada “obsoleta e 
prestes a desaparecer”, e Romanos 11 é a declaração apostólica 
de que tudo isso não foi um acidente, mas o plano soberano de 
Deus. O fim do mundo já aconteceu, e o mundo que existe 
agora é o mundo que Cristo governa. É por isso que o sionismo 
não pode ser aceito com indiferença. Não é um desvio 
inofensivo ou uma preferência interpretativa alternativa; é um 
ataque à própria estrutura da Nova Aliança. Busca ressuscitar o 
mundo que Deus sepultou e tenta dar vida ao cadáver de um 
sistema que Cristo cumpriu, julgou e substituiu por Si mesmo. O 
sionismo nos pede para retornar às sombras, mas Paulo nos 
ordena a permanecer na luz. O sionismo nos pede para 
reconstruir o muro que Cristo derrubou, mas Paulo declara o 
muro demolido. O sionismo nos pede para exaltar a carne, mas 
Paulo glorifica o Espírito. O sionismo nos pede para dividir o 
povo de Deus em dois grupos, mas Paulo anuncia um novo 
homem, um templo, uma árvore, uma raiz, um corpo, um Israel 
de Deus. 
 
   É por isso que Romanos 11 não apenas refuta o futurismo — 
ele o destrói. Não deixa rotas de fuga, nenhum ponto de apoio, 
nenhum penhasco ao qual se agarrar. Expõe todo o projeto 
sionista como o equivalente teológico a profanar túmulos — 
uma tentativa de arrastar a igreja de volta para um mundo que o 
próprio Deus declarou morto. Mas Paulo não termina no 
cemitério; ele termina na glória. Porque quando o Velho Mundo 
caiu, o Novo Mundo começou a surgir. É por isso que sua 
escatologia determina suas expectativas, suas expectativas 
determinam sua obediência, sua obediência determina sua 
cultura e sua cultura determina o mundo de seus filhos. Se você 
acredita que o Velho Mundo ainda tem algum direito na história, 
você construirá como um exilado; mas se você acredita que o 

87



 

Novo Mundo já começou, você construirá como um 
conquistador. 
 
   Paulo encerra Romanos 11 com adoração porque acabou de 
descrever o maior ato divino de criação do mundo desde o 
próprio Gênesis — o momento em que Deus pôs fim a uma era, 
coroou Seu Filho, salvou Seu remanescente, enxertou as nações 
e desencadeou o reino que não terá fim. O verdadeiro fim do 
mundo já aconteceu; o verdadeiro começo do mundo está se 
desenrolando agora; e as nações são a herança de Cristo. O que 
significa que o futuro pertence a Ele — e, portanto, pertence a 
nós. Junte-se a nós na próxima semana, quando falaremos sobre 
todas as doutrinas que você perderá se adotar a mentira do 
sionismo. E o que veremos é que você perderá sua doutrina de 
Deus, sua doutrina de Cristo, sua doutrina da aliança, sua 
doutrina do povo de Deus, sua doutrina do reino, sua doutrina 
da igreja, sua doutrina do batismo, sua doutrina da missão, sua 
doutrina da escatologia — e muito mais. Mas até lá, que Deus o 
abençoe ricamente e nos vemos novamente na próxima vez no 
PRODCAST. Agora, vá embora. 

 
 
 
 

 

 
 
 

88



  
89



 

 

90


